
دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

85

http://dorl.net/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
تاریخ دریافت مقاله: 1400/02/27
 تاریخ پذیرش مقاله: 1401/09/26

صفحه 85-105 

نوع مقاله: ترویجی

تحليلي بر نقوش گليم شهرستان كوهدشت و 
عوامل مؤثر بر پيدايش آن‌ها 
حبیب شهبازی شیران )نویسنده‌ی مسئول(

 دانشیار گروه باستان‌‌شناسی، دانشکده‌ی علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران 
habibshahbazi35@gmail. com

 زهرا چراغی 
دانشجوی دکتری باستان‌شناسی، دانشکده‌ی علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران

 سیدمهدی حسینی‌نیا 
دانش آموخته‌ی‌‌ دکتری باستان‌شناسی،  دانشکده‌ی علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران 
محمد اسکندری پویا
 دانش آموخته‌‌‌ی کارشناسی ارشد، دانشکده‌ی علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران

■ چکیده
دست‌بافته‌های گلیم به‌عنوان یک هنر دستی زنانه در برخي از مناطق عشایرى و روستایى ایران رواج دارد. اين هنر، 
داراى تنوعي از بافت و نقوش بوده كه در برخي از نقاط، مشخصهی‌ فرهنگ همان منطقه است. یکی از هنرهای رایج 
در استان لرستان به ویژه شهرستان کوهدشت، بافت گلیم با استفاده از نقوش سنتی است که در گذر زمان دستخوش 
تغییرات گوناگونی شده است. از ویژگ‌یهای بارز اين هنر در اين منطقه تقارن، تنوع، انتزاعی و گرافیکی بودن نقوش 
است. نقوش به کار رفته بر روی گلیم‌‌ها، مجموعه‌ای از دست‌بافته‌ها است که در طول سالیان متمادی؛ اعتقادات، باورها 
و آداب و رسوم را که نسل به نسل به آن‌ها رسیده، در خود جای داده است. هدف اصلی از اين پژوهش؛ مطالعهی‌ 
مهم‌ترین نقوش به‌كار رفته در روی گلیم‌‌های شهرستان کوهدشت با تأثیر‌‌پذیری از فرهنگ مردم منطقه و همچنین 
عوامل مؤثر در پيدايش آن‌ها است. سؤال اصلي اين پژوهش بدين صورت مطرح مي‌شود که دست بافته‌هاي گليم در 
اين منطقه به چند گونه تقسيم مي‌شوند؟ و كدام عوامل در ايجاد تزيینات و پيدايش نقوش گليم مؤثر بوده‌‌اند؟ روش 
تحقیق در این پژوهش، به صورت توصیفی-تحلیلی است و شيوهی‌ گردآوري اطلاعات کتابخانه‌ای و ميداني است و 
به تحليل يکفي نمونه‌هاي مورد مطالعه مي‌پردازد. براساس نتايج مطالعات، مهم‌ترین نقوش بافته شده بر روی گليم‌ها 
عبارتند از؛ نقوش آیینی و اسطوره‌اي )نقش سرو، درخت زندگي همراه با گوزن، الهه زن، كوه(، نقوش حیوانات و 
مرغان )بزكوهي، اسب، خروس، اردك(، نقوشی یادمانی از سوگ و سور )رقص(، نقوش گیاهی و نقوشی برگرفته از 
اعتقادات مذهبی )نقش حوض(، همچنين م‌یتوان گفت اکثر نقوش به‌كار رفته برروی این دست‌بافته‌ها با الهام از نقوش 

مفرغ‌های لرستان بوده که به صورت پيوسته تا به امروز ادامه داشته است. 

واژه‌های کلیدی: لرستان، صنایع دستی، شهرستان كوه‌دشت، گلیم، نقوش گليم. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

86

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

An analysis of the patterns of kilim in Koohdasht city re-
gion and factors affecting their emergence

habib shahbazi shiran (Corresponding Author)
Assistant Professor, Department of Archeology, Faculty of Social Sciences, 
University of Mohaghegh Ardabili, Ardabil, Iran
habibshahbazi35@gmail. com

Zahra cheraghi
PhD student Archaeology, University of Mohaghegh Ardabili

Seyed Mehdi Hosseyni Nia
The coach of Archaeology, University of Mohaghegh Ardabili

Mohammad Eskandaripoya 
A. M. Student in Archaeology, University of Mohaghegh Ardabili

Abstract
Kilim handicrafts are common women’s craftworks in some nomadic and rural areas of Iran. These 
handicrafts have various textures and patterns in different parts of the country, which in some parts 
are representative of the culture of that region. One of the common arts in Lorestan province is kilim 
weaving, using traditional patterns that have undergone various changes over time. Some of the 
prominent features of this art in this region ar symmetry, variety, abstraction, and graphicity of the 
designs. The designs of Lorestan kilims have been indicants of the people’s beliefs, convictions and 
traditions which have been passed down from generation to generation, for many years. The main 
purpose of this study is to investigate the patterns of Lorestan kilim and the effective factors of their 
emergence. The main purpose of this study is to study the most important designs used on the car-
pets of Kuhdasht city with the influence of the culture of the people of the region and also the effec-
tive factors in their emergence. The main questions of this research are posed as follows; How many 
types of hand-woven kilims are in this region? And which factor has been effective in the emergence 
of Lorestan kilim’s patterns and designs? The research method of this study is descriptive-analytical. 
Data collection method of the study is library and field. This study deals with qualitative analysis 
of the studied samples. The results of this study indicate that the patterns woven in Lorestan kilims 
are as following: Ritual and mythological motifs (cypress, the tree of life (pine) along with chamois, 
the Mother Goddess, mountain), animal and bird motifs (chamois, horse, rooster, duck), motifs of 
banquets and mourning ceremonies (dance), plant motifs and motifs derived from religious beliefs 
(patterns of the Howz). It can also be said that most of the designs used in these handicrafts have 
been continually inspired by the designs of Lorestan bronze up to this day. 
Keywords: Lorestan, handicrafts, Koohdasht city, kilim, kilim designs. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

87

■ مقدمه
یکی از خلاقیت‌‌های هنری انسان، دست‌بافته‌ها م‌یباشد. این هنر با دارا بودن پیشینهی‌ چندهزار ساله و نیزکارکردهای 
چندجانبه، هم‌چنان ارزش خود را به‌عنوان یکی از جلوه‌های تمدنی با اهمیت حفظ کرده است. بیشتر محققان عقیده 
دارند که گلیم، قرن‌ها قبل از بافت فرش رواج داشته، ولی نم‌‌یتوان تاریخ دقیقی برای آن مشخص کرد؛ زیرا مواد 
اولیهی‌ آن مثل پشم به صورت آسیب‌‌پذیر بوده و در اثر رطوبت و مدفون شدن در زیر خاک از بین م‌‌یرود. تاکنون 
در کاوش‌‌های باستان‌‌شناختی نمونه‌‌ای از آن یافت نشده است. گلیم در میان دست‌بافته‌ها دارای جایگاه والایی است. 
معمولاً در بیشتر مناطق ایران بافته م‌یشود، اما هر منطقه دارای نقوش مختص به خودش است؛ به این صورت که از 
روی طرح و رنگ گلیم م‌یتوان محل بافت آن را تشخیص داد. نقوش، رنگ و نخ به کار رفته در آن‌‌ها، بازگوک‌‌نندهی‌ 
محل بافت گلیم هستند. با مطالعهی‌ طرح‌‌های آن، م‌یتوان به عقاید، آداب و رسوم، آب‌ و هوا، شرایط زیست‌ محیطی 
و محل زندگی بافندگان گلیم پ‌یبرد. طرح‌های آن، به نوعی ریشه و رمز گلیم هستند که م‌یتوانند تحت تأثیر شرایط 

حاکم بافته شوند. این طرح‌‌ها با گذشت قرن‌ها هم‌چنان باقی مانده‌اند و دارای زبان خاص خود هستند.
كیي از مناطقي كه اين نوع هنر دستي در آن‌ها قابل مطالعه بوده، گليم‌هاي بافت شده در شهرستان کوهدشت 
از توابع استان لرستان است. نقوش این دست‌بافته‌ها به صورت نسل به نسل و سینه به سینه از گذشته تا زمان حال 
تداوم داشته است. از ویژگ‌یهای بارز اين هنر در اين منطقه تقارن، تنوع، انتزاعی و گرافیکی بودن نقوش است. 
گلیم‌های لرستان مجموعه‌ای از دست‌بافته‌ها بوده که در طول سالیان متمادی اعتقادات، باورها و آداب و رسوم 
را که نسل به نسل به آن‌ها رسیده، در خود جای داده است. مهم‌ترين مسأله‌ای که ضرورت تحقيق این پژوهش 
بوده، اهمیت منطقهی‌ مورد مطالعه در زمینهی‌ تولید گلیم و نقوش به‌كار رفته در آن‌ها و همچنین به دلیل گسترش 
طرح‌‌های ماشینی و استفاده از نقش‌هاي مدرن، هنر گلیم‌‌بافی و استفاده از آن تا حدودی مورد غفلت واقع شده 
است. بنابراين هدف اصلي از انجام اين تحقيق شناخت گليم‌هاي شهرستان كوهدشت و مطالعهی‌ مهم‌ترین نقوش 
به‌كار رفته در آن‌ها در راستاي معرفي ویژگ‌یهای سنتی و اصیل این بافته‌ها بوده است. این مقاله مجالی است برای 
مطالعهی‌ نقوش به‌كار رفته در منطقه جغرافيايي ذکر شده که با توجه به منابع موجود، به بررسی و معرفي نقوش 
و ریشه‌های آن از دید اسطوره، مذهب، فرهنگ و غيره بپردازد. تحقیق حاضر از نوع بنیادی است و نتایج حاصل 
از آن با توجه به نمونه‌های به دست آمده از منابع کتابخانه‌ای و میدانی با روش تحلیلی و توصیفی بیان شده است. 
در روش میدانی به رهیافت مطالعات میدانی مردم‌نگاری )مراجعهی‌ مستقیم به کارگاه‌ها و هنرمندان گليم بافت( و 
شیوه‌های سنتی بافت گلیم در شهرستان‌ كوهدشت مورد بررسی و مطالعه قرار خواهد گرفت. این پژوهش، براساس 
دو روش »اتیک1« به منظور مشاهده عینی پژوهشگر و تفسیر آن بر پایه علم و تصورات ذهنی و روش »امیک3« 
یعنی مشاهدهی‌ ه مشارکتی، مصاحبه با بافندگان گلیم و قرارگیری در بستر پویایی منطقه است. در روش مطالعات 

کتابخانه‌ای به یادداشت‌‌‌برداری از منابع در ارتباط با دست‌بافت‌ها به خصوص گليم انجام شده است. 
جامعهی‌ آماري؛ گليم‌هاي مناطق روستايي و عشایری شهرستان كوهدشت و تعداد نمونه‌های مورد بررسی اين 
پژوهش 14 گليم با طرح‌‌هایی که بیشترین ارتباط با فرهنگ گذشته و امروزی مردم منطقه داشته، انتخاب شده‌‌اند. 
طرح‌‌هایی که مورد مطالعه قرار گرفته‌‌اند شامل؛ نقوش حیوانی، نقوش گیاهی، نقوش انسانی و نقوش انتزاعی و 
مذهبی است. هم‌چنين جهت يافتن عوامل مؤثر بر شکل‌گیری و منشاء پيدايش نقوش گلیم شهرستان کوهدشت، 
تعدادي از نقوش با مفرغ‌هاي يافت شده در منطقهی‌ لرستان مورد مقايسهی‌ تطبيقي قرار گرفتند. سؤال‌هايي که اين 

پژوهش در پي پاسخ به آن‌ها بوده، به شرح زیر است: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

88

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

1- دست‌بافت‌هاي گليم در اين منطقه به چند گونه تقسيم مي‌شود؟ 
2- كدام عوامل در ايجاد تزیینات و پيدايش نقوش گليم کوهدشت مؤثر بوده است؟ 

■ پیشینه‌ی پژوهش
 دربارهی‌ پیشینهی‌ پژوهش‌هاي انجام شده در موضوع مقالهی‌ حاضر مي‌توان از دو زمینهی‌ تحقيقات در منطقهی‌ 
مورد مطالعه و تحقیقات در مناطق ديگر را بررسی كرد؛ مهم‌ترين تحقيقات انجام شده به شرح زير است: قاضیانی 
)1376(، در کتاب »بختیار‌یها، بافته‌ها و نقوش«، به این نتیجه دست یافت که در بافته‌ها و نقش‌های بختیاری 
نشانه‌های بارزی از فرهنگ معنوی آن‌ها وجود دارد که با رمز و رازها، استعاره‌ها، کنایه‌ها و پیوندهای فطری 
آن‌ها را با خالق جهان مطرح م‌یسازد. رومی )1389(، در یک طرح پژوهشی »مستندنگاری گلیم لرستان«، نقش‌ها 
و رنگ‌های مورد استفاده در گلیم لرستان را مورد بررسی قرار داده و به این نتیجه رسید که در تمام گلیم‌های 
لرستان، طرح اصلی را نقوش مثلثی تشکیل م‌یدهند به این معنی که اجزای سازندهی‌ همهی‌ نقوش بر پایهی‌ 
مثلث است. در گلیم لرستان رنگ‌هایی را م‌یبینیم که هم در هماهنگی کامل و هم در تضاد باهم قرار دارند. 
رنگ‌هایی چون: قرمز، سفید، زرد، نارنجی و آبی از پرکاربردترین رنگ‌های مورد استفاده هستند. مرادی )1397(، 
در پایان‌نامهی‌ کارشناسی ارشد با عنوان »بازتاب باورها و روحیات زاگرس‌نشینان بختیاری بر نقوش نمادین و 
مفهومی هنرهای دستی« به ریشهی‌ابی هنرهای دستی این قوم و باورهای قومی و زیست محیطی پرداخته و به این 
نتیجه رسید که هنرهای دستی بختیاری هرکدام دارای مفاهیمی هستند که به نظر م‌یرسد با تأثیر از نقوش هنر 
تمدن‌های گذشته به واسطهی‌ اشتراک در باورها و اعتقادات و ریشهی‌ فرهنگی و تمدنی در هنر این قوم استمرار 

و نمودی آشکار دارند هرچند در گذار تاریخ دستخوش دگرگون‌یهایی شده است. 
رضالو و همکاران )1399(، در مقالهی‌ »مطالعهی‌ زیورآلات مفرغی زنان لرستان در عصر آهن و بازتاب آن بر 
دست‌بافته‌های امروزی« به بررسی و تطبیق اشیاء مفرغی لرستان و نقوش روی دست‌بافته‌ها پرداخته‌‌‌‌‌‌اند و انتقال فرهنگ 
را از جوامع پیشین مورد توجه قرار داده‌اند و دریافتند که نقوش روی دست‌بافته‌های امروزی برگرفته از نقوش روی 
زیورآلات مفرغی لرستان است. با گذشت سالیان متمادی، نقوش مورد استفاده شده در اشیای مفرغی و به صورت ویژه 
در زیورآلات مفرغی، هم‌چنان معنی و مفهوم خود را تاکنون حفظ کرده‌اند، در عصرمفرغ از نقوش حیوانی، انسانی، 
گیاهی و هندسی استفاده م‌یشده امروزه نیز در دست‌بافته‌ها استفاده م‌یشود. در این بین، نقوش حیوانی و گیاهی از 
اهمیت بیشتری برخوردارند. ابراهیمی ناغائی )1393(، در مقالهی‌ »مقدمه‌ای بر زیبا‌ییشناسی نقش و رنگ گلیم‌های 
عشایری بختیاری« به مطالعهی‌ نقوش بهک‌ار رفته در گلیم بختیار‌یها پرداخته و چنین نتیجه گرفته که نقوش ملحوظ در 
گليم‌‌هاي عشاير بختياري عمدتاً تجريدي و انتزاعي است. بافنده در انتزاع اين نقوش )عمدتاً حیوانی، گیاهی و انسانی( 
اصل مطابقت با فن بافت را خوبي لحاظ كرده و تا آن‌جا كه نقش بتواند با فضاي زمينه در بازي و كشاكشي متقابل 
ايفاي نقش كند، انتزاع مي‌يابد. گزينش رنگ در دست‌بافته‌‌هاي بختياري هم‌چون نقش‌مايه‌‌ها از حساسيت بصري به 
انضمام محدوديت هاي ويژه صرفاًً تکنیکی نشأت مي‌‌گيرد. اين رنگ‌ها و نحوهی‌ چيدمان آن‌ها به قصد ایجاد هارموني 
و هماهنگي چشم‌نواز، با وسواسي خاص انتخاب و گزينش مي‌‌شوند. افضل‌طوسي )1390(، در مقالهی‌ »گلیم حافظ 
نگاره بزکوهی از دوران باستان« به اهمیت نقوش حیوانی برروی دست‌بافته‌ها پرداخته و رابطهی‌‌ میان سنگ‌نگاره‌ها 
و شباهت این آثار با گلیم‌های بافته شدهی‌ امروزی را مورد مطالعه قرار داده است و به این موضوع پرداخته که نقش 
جانوران از علایق مورد توجه هنرمندان ایرانی است که با توجه به اعتقادات، اسطوره‌ها و آئین‌ها در سفالگری، فلزکاری 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

89

و دست‌بافته‌ها مشاهده م‌یشود. در بین نقوش جانوران، بزکوهی از فراوانی بسیاری در دوران پیش از تاریخ تا کنون 
برخوردار است. این گونه به نظر م‌یرسد که این موضوع ریشه در اسطوره‌ها و اعتقادات دوران باستان در مورد این 
حیوان دارد. مرتضوی و فلاح )1388(، در مقالهی‌ »چگونگی ریشهی‌ابی نقوش و نقش‌های موجود برروی فرش‌های 
دست‌باف براساس مطالعات قوم‌باستان‌‌شناسی: مطالعهی‌ موردی منطقهی‌ سیستان«به این نتیجه رسید که باستان‌شناسان، 
با انجام مطالعات قوم‌باستان‌شناسی، ضمن ریشهی‌ابی نقوش، طرح‌ها و حتی رنگ‌ها و هم‌چنین ضمن تشخیص وسعت 
از هنرها و صنایع  بود حتی بعضی  قادر خواهند  بهره م‌یبرند،  نقوش مشترک  از طرح‌ها و  و حوزهی‌ هنرهایی که 
فراموش شده را نیز بازسازی کنند. اصالت نقوش و طرح‌ها که دارای هویت و ویژگی نمادین، تقدس و ارتباط با محیط 
طبیعی، فرهنگی و تاریخی هستند، به‌عنوان عامل مهمی در ریشه‌ریابی و باززنده‌سازی نقوش به شمار م‌یروند. مرور 
پیشینهی‌ موضوع نشان م‌‌یدهد که تاکنون مطالعاتی در مورد نقوش گلیم برخی از مناطق ایران انجام گرفته، اما تحقیق 

جامعی در ارتباط با موضوع مقالهی‌ پیش رو صورت نگرفته و نوآوری تحقیق حاضر را نشان م‌‌یدهد. 

• • گلیم
زیرانداز  نوعی  این دست‌بافته‌های عشایری که  بز و گوسفند م‌یبافند.  از موی  را  آن  گلیم3 پوششی است که 
زندگی  و  اعتقادات  مذهب،  فرهنگ،  مورد  در  بسیاری  پیام‌های  دربردارندهی‌  آن‌ها  نقوش  م‌‌یشوند،  محسوب 
اجتماعی آن‌ها از گذشته تا به امروز است )سوری، 1397: 56(. گلیم به همراه جواهرات، لباس، خیمه، خرگاه 
و یراق حیوانات هویت طوایف روستانشین و عشایر صحراگرد را تشکیل م‌یدهد. اين هنر دست‌ساز به عنوان 
فرش روی زمین، دیوارهای خیمه، خانه‌ها، مساجد و به‌عنوان پوشش حیوانات و کیسه خورجین بهک‌ار رفته و 

بیشتر آن‌ها مورد استفادهی‌ خانوادگی و شخصی بوده است )رومی، 1389: 7(. 
محققان عقيده دارند که گلیم در ابتدا برای محافظت بدن از سرما کاربرد داشته و تولیدات اولیه به صورت ساده 
و بدون هیچ‌گونه نقش منظمی بافته شده است )دادور و مؤذن، 1388: 419(. دربارهی‌ نقش‌اندازي روي گليم‌ها بايد 
گفت كه زنان و دختران ایلی و عشایری، این نقش‌‌ها را با الهام از هنر بومی و ذهن پویای فردی به وجود آورده که 
در این میان باورهای جمعی، قومی و طبیعت پیرامون منطقه نیز تأثیرگذار بوده است )افروغ، 1397: 4(. نقش‌ها و 
طرح‌هایی که به صورت ذهنی بافته م‌یشوند؛ در واقع نوعی بازآفرینی سنتی هستند که از نسل‌های گذشته، به صورت 
سینه به سینه به بافندگان امروزی رسیده است )همان: 5(. بافندگان به هیچ وجه از الگو و مدل خاصی برای بافت نقوش 
استفاده نمک‌ینند و برای رنگ‌بندی از ذهن خود الهام م‌یگیرند. به همین دلیل عدم تشابه و ناهمانندی جزء امتیازات 
تولیدات آن‌ها محسوب م‌یشود و کمتر مشاهده م‌یشود که بافنده دو یا چند محصول یک اندازه و یک نقش با یک 
رنگ واحد تولید کند )دادور و مؤذن، 1388: 43(. ریشهی‌ابی و تعیین زمان دقیق نقوش ابداعی و محل ظهور آن‌ها، 
اگرچه دشوار است، ولي ذکر نام نقوش، تقسیم‌بندی و بررسی علل پیدایش آن‌ها، واقعیت‌های زندگی اقوام گذشته 
این مناطق را تا حدودی مشخص مک‌یند )اعظم‌زاده، 1385: 15(. اکثر نقوشی که امروزه در بافت گلیم از آن‌ها استفاده 
م‌یشود، قرن‌هاست که از نسلی به نسل دیگر منتقل م‌یشوند؛ بدون این که حتی بافندگان این آثار نام یا توضیحی برای 
آن‌ها داشته باشند. تکرار نقوش، خود گواه آن است که بسیاری از نقوش به صورت سنتی و با تقلید از گذشتگان بافته 
م‌یشوند. گرچه حضور حیاتی بعضی جانوران از جمله بز، اسب، مرغ و غیره در زندگی و معاش عشایر دلیل حضور 
نقش‌های جانوری نیز است، اما تنها دلیل برای کاربرد نقوش نیستند. برای مثال گاو با همه اهمیتی که در زندگی عشایر 
دارد، کمتر در آثار آن‌ها دیده شده است. از این جهت به نظر م‌یرسد، حضور بسیاری از نقوش به دلیل اهمیت و ارزش 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

90

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

معنوی آن در اعتقادات گذشتگان و تقلید از کار آن‌ها است. برخی نقوش، بازماندهی‌ هنر مردمان پیشین است و در طول 
سالیان سال بافته شده و در این بین گاهی در آن‌ها تغییراتی ایجاد شده است. این دسته از نقوش شباهت آشکاری با 
آثار به جا مانده از دوران پیش از تاریخ و تمدن‌‌های باستان ایرانی دارند. این موضوع مؤید و گواهی بر این ادعا است 

که بعضی نقوش دست‌بافته‌ها ریشه در فرهنگ و اساطیر گذشته دارند )افضل‌طوسی، 1390: 62(. 
در اين قسمت ابتدا به معرفي و شاخصه‌‌هاي كلي نقوش گليم‌ لرستان پرداخته م‌یشود و در ادامه به بررسی و 
مطالعهی‌ گليم شهرستان کوهدشت که موضوع اصلی پژوهش حاضر بوده، پرداخته خواهد شد و در نهایت ضمن 
معرفي نقوش دست بافته‌‌های گليمی شهرستان؛ عوامل مؤثر بر انتخاب آن‌ها مورد مطالعه و تحليل قرار خواهد گرفت. 

•• شاخصه‌‌هاي كلي نقوش گليم‌ لرستان
دست‌بافته‌هایی که از زیرمجموعه‌های صنایع دستی لرستان هستند خود به سه دسته تقسیم م‌یشوند که شامل: 
1- کیسه‌های نگهداری که در برگیرنده: خورجین، نمکدان، کمچان4، چنته5 و غیره 2- کف‌پوش‌ها که شامل: 
گلیم، قالی، جاجیم و گبه 3- نوارها شامل تنگ یا مال‌بند: سیاه چادر و پشت‌یها، قالی و گلیم به‌عنوان نمودی از 

دست‌بافته‌ها بوده که علاوه بر پوشش سطوح، در تولید انواع محفظه‌‌ها و غیره نیز استفاده م‌‌یشود. 
در بین صنایع دستی گلیم‌بافی از جمله هنرهایی است، هنرمند توانایی ایجاد هر نقشی را دارد و با ايجاد نقوش 
بر روي آن‌ها؛ فرهنگ، هنر و اعتقادات پیشینیان را با انتقال سینه‌به‌سینه از نسلی به نسل دیگر در درون خود محفوظ 
نگه‌داشته است )افضل‌طوسی، 1390: 62(. در گلیم لرستان بیشتر از نقوش آینه و شعمدان، نقش شکارگاه، گل لاله 
عباسی، گل پتو، نقش حوض و... استفاده شده است. استفاده از نقش شالی، که به صورت شال بوده و به صورت ردیفي 
به اتمام م‌یرسد؛ برگرفته از حرکت و چرخش آسیاب است. یکی از مشخصه‌های گلیم مناطق زاگرس‌نشین وجود کوه 
دور تا دور گلیم است و بدین معنی است که هر چیزی دارای حصاری بوده و کوه به معنای حصار گلیم است. وجود 
نقش کاج در اطراف گلیم به صورت سیاه و سفید، نمادی از نیروی خیر و شر است. کاج در کناره و پایین گلیم نماد 
دختر بچه است. بافنده معمولاً آمال و آرزوهایی که برای فرزندانش داشته، را به صورت نقش برروی گلیم به تصویر 
در آورده است. نقوش بافته شده برروی دست‌بافته‌های لرستان در برگیرندهی‌ نقوش حیوانی، انسانی، گیاهی و هندسی 
است که از لحاظ نمادین معنادار هستند. برخی از نقوش بازماندهی‌ هنر مردمان گذشته است که در طول سالیان سال 
بافته شده و این نقوش نیز گاهی دستخوش تغییرات قرار گرفته‌اند. به کاربردن رنگ‌های متضاد در گلیم لرستان بسیار 
متداول است. بهک‌ارگیری رنگ‌های گرم و سرد- تیره و روشن و مکمل باعث خلق نقوش متفاوت و گیرا م‌یشود. 
انتخاب رنگ‌ها در کنار هم گاهی باعث ایجاد استخوان‌بندی محکمی م‌یشود که نشان از سلیقه و حسن انتخاب بافنده 
و کمک‌گیری از ذهن خلاق او است )گلمرادی، 1376: 17(. گلیم مناطق لرستان قدمت بالایی دارد که عموماً مهد 

آن در شهرستان‌های كوه‌دشت و نورآباد است. در ادامه به بررسی نقوش گلیم شهرستان کوه‌دشت پرداخته م‌‌یشود. 

• • بررسی نقوش دست‌بافته‌‌های گلیمی شهرستان کوهدشت
م‌یتوان گفت که هر نقشي از گليم آمیزه‌ای از فرم‌ها و رنگ‌ها است كه طبیعت و باورهای ذهني بافنده بر روی آن نقش 
م‌یبندد )دادور و مؤذن، 1388: 46(. گلیم دست‌بافته‌ای تمام پشم و تار و پودی است که ایجاد نقش بر روی آن توسط پودهای 
رنگی صورت م‌یگیرد. گلیم در همه جای ایران بافته م‌یشود، اما تکنیک‌های بافت هر منطقه با منطقهی‌ دیگر متفاوت است. 

تکنیک‌های بافت شامل ساده، چا‌کدار، دو رو یا تخت، گلیم فرش، گلیم برجسته، گلیم یک رو و سوزنی هستند. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

91

یا  نوع چا‌کدار  از  بافته م‌یشود،  لرستان  استان  در شهرستان‌‌های  ویژه  به  مناطق غربي کشور  در  که  گلیمی 
ساده است. از جمله نقش‌هایی که در شهرستان کوه‌دشت بافته م‌یشوند، م‌یتوان به نقوشی از جمله؛ میل‌ماش6، 
چل‌ماسوری7، همش‌گل‌، گل قندانی، تخت‌بندی یا هرسینی، سرسوار8 یا بالشتکی و خشتی در انواع منحصر به فرد 
خودش اشاره نمود. از میان این نقش‌ها، فقط نقش تخت‌بندی یا هرسینی است که در خودش نقش‌مایه‌های زیبایی 
جای داده و دارای نقش‌های خیلی شلوغ و پر نقش ریز بافت است. هرچند در خود شهرستان هرسین هرگز چنين 
نقشی بافته نم‌یشود، اما مناطق روستایی شهرستان کوه‌دشت به بافت این نقش شهرت دارند. از جمله نقش‌مایهی‌ 
گلیم مختص به شهرستان کوه‌دشت م‌یتوان به موارد زیر اشاره نمود: نقش بزکوهی، عَلَم، درخت، کوه، شانه، بز 
نشسته، خروس و جوجه، نماد پسر یا نقش مذکر، آینه، ماهی و ستاره و غیره. هر یک از این نقش‌‌ها یا به صورت 
واقعی یا به صورت نماد، در طراحی گلیم‌‌ها بهک‌‌ار رفته است. همهی‌ این نقش‌مایه‌ها در گلیم هرسینی هزار گل 
مشاهده م‌یشوند. نقش‌‌ها را م‌یتوان از جهات مختلف دسته‌بندی نمود: مثلًا نقوش آیینی مانند عَلَم، شانه و نقش 
پسر، نقش اجتماعی مانند شانهی‌ زنانه، نقوش مرتبط با آداب و رسوم مانند آینه، ستاره و برخی از نقوش که در 

برگیرنده اعتقادات خاصی هستند؛ مانند بزکوهی که نماد زایش و باروری است.
هم‌چنين به سبب نزدیکی مکانی و زمانی لرستان به منطقهی‌ بین‌النهرین، م‌یتوان تأثیرات فرهنگی و مذهبی این 
منطقه را در نقوش به‌كار رفته در گليم‌ها مورد توجه قرار داد. تمدن عیلام و تأثیرات آن از بین‌النهرین و هم‌جواری آن 
با لرستان، این نکته را روشن مک‌یند که اشتراکات فرهنگی بسیاری میان این دو منطقه وجود داشته است. آثار به دست 
آمده و نقوش مشترک نیز این نکته را تأیید مک‌یند )اسلام دوست و همکاران، 1398: 14(. احتمالاً اکثر حیواناتی که 
بر روی اشیاء مفرغی دیده م‌یشوند، بیانگر نوعی مراسم آیینی هستند و نمادی از باورهای مردمان آن دوره را در قالب 
اسطوره‌ای بیان مک‌ینند. مهم‌ترین حیواناتی که بر روی اشیاء مفرغی بهک‌ار برده شده‌اند؛ شامل نقش بزکوهی، نقش اسب، 
نقش خروس، نقش پرنده و غیره. علاوه بر نقوش حیوانی، نقوش انسانی، گیاهی و هندسی نیز دیده م‌یشوند. بيشتر اين 
نقوش برروي گليم‌های شهرستان کوه‌دشت نیز به‌كار رفته است كه در ادامه به معرفي و توصيف آن‎ها پرداخته مي‌شود. 
جهت پیوستگی و درک بهتــر نقوش گلیم‌‌های این منطقه، به چهار گروه کلی زیر تقســیم‌‌بندی شــدند: 1(نقوش 
حیوانی 2(نقوش برگرفته از طبیعت 3( نقوش انسانی 4(نقوش انتزاعی و نقوش مذهبی )به دلیل این که در تحلیل معرفی 
نقوش این گروه، هم از دو جنبه م‌‌یتوان بحث کرد، در یک گروه قرار داده شده است(. در ادامه به معرفی و تحلیل این 

چهار گروه پرداخته و ســپس طی یک جدول، با نقوش مفرغینه‌‌های لرستان مورد مقایسه قرار م‌‌یگیرند. 

•• نقوش حیوانی
بیشترین طرح‌‌های حیوانی در گلیم شهرستان کوه‌دشت، شامل بزکوهی، اسب، خروس و اردک هستند. در 
انتخاب نقوش، آن دسته از طرح‌‌هایی انتخاب شده‌‌اند که با فرهنگ مردم منطقه، بیشترین ارتباط را داشته و هم 

اکنون در زندگی مردم و طبیعت پیرامون نقش مهمی را ایفا مک‌‌ینند. 
 بزکوهی

لرستان به‌خصوص شهرستان كوه‌دشت یک منطقهی‌ کوهستانی است و بزکوهی به وفور در کوه‌های زاگرس 
وجود دارد. از دیرباز نقش این حیوان در اشیاء مفرغی این منطقه وجود داشته و به نوعی جزء جدانشدنی هنر 
لرستان است. در فرهنگ ایران باستان علاوه بر این که بزکوهی نمادی از بهرام، ایزد پیروزی است، شاخ‌های او 
نیز یادآور و نشانهی‌ ماه است، از این جهت در بین شاخ‌هایش نمادی از آب باران و یا زمین که اشاره به رستن‌یها 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

92

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

است، دیده م‌یشود )افضل‌طوسی، 1390: 60(. اصولاً شاخ نماد نیروی فوق طبیعی، سلطنت، الوهیت، فراوانی 
گله، قدرت، پیروزی، محصول، زاد و ولد و باروری است. هم‌چنین نماد نیروی جان یا اصل حیاتی است )دادور 
و مؤذن، 1388: 55(. این حیوان در بین مردمان پیش از تاریخ و ادوار تاریخی نماد سود بخشی و نمادی از آبادانی 
و فراوانی بوده، امروزه نیز همین معانی و مظاهر را در میان مردم حفظ کرده است )حب‌یاروانق، 1397: 60(. از 
آن‌جایی که در هنگام شکل گرفتن هنر لرستان، بز هم‌چنان پیشرو گله‌ها و از مهم‌ترین جانوران هم‌زیست با انسان 
در این منطقه بوده، حضورش در میان بن‌مایه‌های هنری ديده مي‌شود )طاهری و همتی، 1392: 13؛ تصویر 1(.

 اسب
در اسطوره‌ها و مراسم مذهبی بسیاری از تمدن‌ها، اسب مقام شامخی دارد. در وهلهی‌ نخست این حیوان نماد 
خورشید است که گردونهی‌ ماه آن را مک‌یشید و برای خدایان خورشید قربانی م‌یشد. به این ترتیب اسب، هم یک 
نماد حیاتی و هم یک نماد مرگ در رابطه با خورشید و ماه است. همچنین نماد هوش، فکر، حکمت، چابکی، سرعت 
اندیشه، گذر سریع حیات، ماهیت فراست حیوانی و غریزی، نیروهای سحرآمیز غیب‌گویی، باد و امواج دریا است 
)قسیمی، 1397: 107(. قرار دادن دهنه‌یِ اسب در کنار مردگان در واقع بیانگر این موضوع است که مردم لرستان 
مانند قبایل جنوب روسیه و اروپای مرکزی و شمالی، معتقد بودند که انسان پس از مرگ به اشیائی که در زندگی 
مورد استفاده‌ او قرار گرفته، نیاز پیدا مک‌یند. مثلًا سیت‌ها هنگام دفن پادشاهان و بزرگان خود، ارابه و اسب‌هایشان 
را هم در کنارشان دفن مک‌یردند. مردم لرستان نیز علاقه زیادی به اسب داشته‌اند و در نتیجه با وجود همین حیوان 
بود که م‌یتوانستند بر سومر‌یها غلبه کنند، اما چون قربانی کردن یک یا چندین اسب برای هر کسی مقدور نبوده، 
دهنه اسب را به جای خود حیوان در قبر م‌یگذاشتند )منصور‌زاده، 1397: 97(. عل‌یرغم اینک‌ه شاید پرورش اسب و 
بعضی حیوانات در سرزمین جبال و اطراف زاگرس توسط اجداد لر بوده، تولید بعضی از انواع زیراندازها مخصوصاً 

گلیم نیز با توجه به قدمت تاریخی این منطقه در ادوار باستانی در این منطقه صورت گرفته باشد )تصوير 2(. 

  تصویر 1- گلیم بافته شده با نقش بزکوهی )نگارند‌گان، 1399(                    تصویر 2- گلیم بافته شده با نقش اسب سوار )نگارند‌گان، 1399(. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

93

خروس
یکی دیگر از نقوش حیوانی که برروی دست‌بافته‌های گلیم دیده م‌یشود، نقش خروس است. صدای خروس 
یادآور اشعهی‌ خورشید است. او با بهرام، خدای جنگ مرتبط بوده، هم‌چنین سنبل رجولیت است. بنا به اعتقادات 
بعضی از اقوام، خون خروس در مراسم قربانی بسیار مؤثر است )یعقوب‌زاده و خزائی، 1398: 48(. خروس از 
مرغان مقدس به شمار م‌یرود و آن را به فرشتهی‌ بهمن اختصاص داده‌اند )میرمحمدی تهرانی، 1380: 91(. یکی 
از خصلت‌های خروس این است که دوست دارد در همه‌ جا حضور داشته باشد و برتری خود را به بقیه نشان 
دهد )همت‌یپور گشتی، 1391: 68(. در تعدادی از گلیم‌‌های بافته شده در شهرستان کوه‌دشت، نقش این حیوان با 

رنگ‌‌ها و فرم‌‌های متفاوت بافته شده است )تصویر 3(. 

تصویر 3- تنوع نقش خروس بر روی گلیم‌هاي بافته شهرستان کوهدشت )نگارند‌گان، 1399(. 

نقش اردك
اردك از گروه مرغاب‌یسانان بوده و جزء پرندگاني است كه در گليم منطقهی‌ لرستان مدنظر طراحان بافنده 
بوده است. در گليم بافته شده از منطقی‌ه شهرستان كوه‌دشت )تصوير 4( در سه رديف نقش اردك به‌كار رفته 
كه در حاشيهی‌ اول و حاشیهی‌ دوم گليم اردك‌هايی كه دو‌‌ به ‌‌دو مقابل هم قرار گرفته‌اند، نقش شده است. بايد 

گفت بيشتر مواقع اين پرنده در داخل مرداب‌‌ها شناورهستند.     
در اقلیم ایران مکان‌های زیستی مناسب برای مرغاب‌یسانان فراوان بوده است و این اماکن با آب ارتباط داشته‌اند و 
در نزدیکی تمدن‌ها بوده‌اند. این شرایط نوعی هم‌زیستی بین مرغاب‌یسانان و انسان‌های آن زمان به وجود آورده بود. 
پس م‌یتوان گفت پرندگان آبی هم‌چون غاز، اردک، مرغابی و... پرندگانی بودند که به دلیل زندگی در نزدیکی محل 
زندگی مردم، در دسترس بودند و به همین جهت توسط مردم شکار م‌یشدند و از منابع اوليهی‌ غذایی بودند. نقش 
این پرندگان روی سفال‌های مناطق مختلف ایران به چشم م‌یخورد. در این نقوش گاه این پرندگان در حال شنا و 
گاه به شکل مرغانی دراز پا در مرداب‌ها هستند که این نشان دهندهی‌ دیدی واقع‌گرا به این پرندگان است. ارتباط و 
زندگی با آب این پرندگان نمادی از آبادانی است و هنرمند برای تکریم این عنصر و برکات آن، که از مهم‌ترین آن‌ها 
بقای مردمانش بوده است، به شکل نمادین و با فرم انتزاعی در ظروفی که محل نگهداری آب و محصولات مرتبط با 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

94

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

آن بوده نماد مرغاب‌یسانان را نقاشی مک‌یرده است )كريمي، 1398: 23(. نماد مرغاب‌یسانان در هنر ایرانی در یک سیر 
تاریخی مداوم قرار گرفته و در هر برهه با توجه به اقتضای اعتقادی و باور زمانهی‌ مورد استفاده قرار گرفته است. 
با ورود اسلام و تحول در باور ایرانیان نماد مرغاب‌یسانان نیز، اگرچه هم‌چنان به حیات خود ادامه م‌یدهد، بیشتر 

جنبهی‌ تزیینی در هنر ایرانی به خود م‌یگیرد که با معنی اوليهی‌ آن متفاوت است )همان: 31(. 

تصویر4- گلیم با نقش اردك )نگارند‌گان، 1399(. 

• • نقوشی برگرفته از طبیعت
مهم‌ترین طرح‌‌هایی که به طبیعت ارتباط داشته و در طراحی گلیم شهرستان کوه‌دشت بهک‌ار رفته، شامل نقش 
کوه، انواع گل‌‌ها، درخت سرو و درخت زندگی است. در طی مصاحبه با هنرمند کارگاه گلیم‌بافت شهرستان 
مصاحبهی‌  درخشان،  )ز.  است  بوده  10نقش  بالای  گلیم‌‌ها  طراحی  در  طبیعت  مختص  طرح‌‌های  کوه‌دشت، 
شخصی، 25مرداد،  1399(، ولی در انتخاب نقوش مثل طرح‌‌های حیوانی، آن دسته از طرح‌‌هایی انتخاب شده‌‌اند 

که به فرهنگ مردم منطقه، بیشترین ارتباط را داشته است. 
نقش كوه

با توجه به مطالعات انجام شده؛ كوه داراي اهمیت و قداست در نزد مردمان قدیم بوده است. کوه در تمام 
دوران باستان، به ویژه در بین‌النهرین و ایران باستان، نمادی از عظمت و مقام خدایان است. خطوط زیگزاگی 
و مثلث‌های به هم پیوسته که در اکثر سفال‌های ماقبل تاریخ حکایک شده‌اند، نماد کوه هستند )پوپ و اکرمن، 
1387: 11(. کوه‌ها برای ایرانیان باستان از اهمیت و اعتبار خاصی برخوردار بوده‌اند و م‌یتوان گفت که بیشتر 
آیین‌ها و مراسم مذهبی انسان‌ها در کوهستان برگزار م‌یشده است )بهنام‌فر و زمان‌یپور، 1391: 34(. در کهن‌ترین 
نگهبان و سرچشمهی‌  باور ملل بدوی، کوه  آفرینش، کوه نخستین مخلوق است و در  به  اسطوره‌های مربوط 
نیروهای حیات، دارای نیروی مولد، منبع حیات، مظهر باروری و فراوانی بوده است )الیاده، 1385: 106(. در 
بیشتر گلیم‌های بافته شدهی‌ شهرستان کوه‌دشت، نقوشي به شكل مثلث طراحي شده که اين نقش نماد کوه هستند. 
در مناطق مختلف استان لرستان به ویژه شهرستان کوه‌دشت، کوه‌های مرتفع و سر به فلک کشیده‌ای وجود دارد 
که علاوه بر تأمين منابع آب، م‌یتواند‌بخش عمده‌ای از اقتصاد کشور را تأمین کند. در گلیم‌های مورد مطالعه 

معمولاً در هر ردیف نقش کوه با رنگ‌های متفاوت بافته م‌یشود )تصوير 5(. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

95

تصویر 5- نقش مثلثي كوه در روي گلیم بافته شده )نگارند‌گان، 1399(. 

انواع گل‌‌ها
نقوش گیاهی نیز بر روی گلیم‌های این منطقه دیده م‌یشوند. عمده‌ترین نقوش گیاهی که در گليم‌‌ها به کار 

م‌یروند؛ عبارت‌اند: از گل‌قندانی، لاله‌عباسی، گل خرچنگ‌ی و گل‌پتویی )تصاویر6 و 7(. 

   تصویر 6- گلیم با نقش گل قندانی )نگارند‌گان، 1399(                                                 تصویر 7- گلیم با نقش گل پتویی )نگارند‌گان، 1399(. 

درخت سرو
سرو را م‌یتوان درخت مقدس و مظهر رمزی مذهبی و نشانه‌ای نمادین از خرمی، مردانگی و همیشه بهار 
دانست )دادور و مؤذن، 1388: 55(. هم‌چنين از نظر ایرانیان درخت سرو از اهمیت بسیاری برخوردار بوده و 
سمبل گیاهی نامیده م‌یشود. در هنر و ادبیات ایران؛ این درخت به سبب مقاومت در شرایط بد آب و هوایی و 
همیشه سبز بودن، نمادی از زندگی، سرخوشی، استقامت و آزادگی است. در برخی موارد آن را وابسته به ماه 
م‌یدانند. سرو، درختي همیشه سبز، با طراوت و از درختان مقدس در آیین زرتشت به ‌شمار مي‌رفته است )مبيني 
و شافعي، 1394: 48(. هم‌چنين این درخت از ديدگاه مردم روستانشين نماد خير و بركت و سرسبزي بوده و 
اعتقاد دارند كه درختان کهن نماد پيري و تجربه هستند )صدري، 1384: 38(. هم‌چنين در بعضي از مناطق لرستان 
در كنار بعضي آرامگاه‌های مذهبي، مردم براي دخيل بستن و یا برآوردن حاجات، پارچه‌هايي را كه بيشتر به رنگ 

سبز هستند؛ به درختان آويزان و یا گره مي‌زنند )تصویر 8(.  

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

96

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

درخت زندگي همراه با گوزن
میان دو حیوان  را در  آن  ایرانی، درخت زندگی است که  تزیینی  نقاش‌یهای  رایج در  از موضوعات  یکی 
روبه‌روی هم ترسیم کرده‌اند. در تصویر )9( طرح یک گلیم که در فرهنگ ایرانی به درخت زندگی مشهور بوده، 
مشاهده م‌یگردد. در دو سوی این درخت؛ نقش دو گوزن بافته شده و در قسمت پایین این طرح، یک گوزن 

دیگر با رنگ متفاوت از نقش بالایی نشان داده شده است. 

تصویر 8- گلیم با نقش درخت سرو )نگارند‌گان، 1399(                  تصویر 9- نقش درخت زندگی همراه با گوزن بر روی گلیم )نگارند‌گان، 1399(

استفاده از نقش درخت زندگی در تزیینات از دیرباز مورد توجه بشر بوده است. انسان بدوی دوران باستان این 
تفکر را داشت که درختان مانند حیوانات و انسان‌ها دارای روح هستند. به‌كار بردن اين نقش را در باور مردمان 
باستاني بين‌النهرين و مصريان و هم‌چنين در دوران جديدتر مي‌توان مشاهده کرد  )بهار، 1374: 43(.  این نقش در 
بین‌النهرین از دوران ماقبل تاریخ تا دورهی‌ بابلِ نو، به‌طور گسترده ترسیم شده است و موجودات فراطبیعی محافظ 
آن، جهت دور کردن ارواح شیطانی در اطراف درخت به تصویر کشیده م‌یشوند )بلک و گرین، 1383: 283(. برخی 
از محققان نمایش نمادین گرده‌افشانی و تطهیر درخت زندگی را رمز ادامهی‌ حیات و باروری طبیعت دانسته‌اند 
)کوپر، 1379: 14(. درخت، نمایش تجلی، ترکیب آسمان، زمین، آب و نیز نماد زنانه، پشتیبان، حمایتک‌ننده و مادر 
اعظم است. همان‌‌طور که در تصویر 9 مشاهده م‌‌یشود، در طرح بالایی، درخت زندگی همراه با 2 نقش گوزن، 
طرح‌ریزی شده است. این حیوان به دلیل شاخه‌‌های بلندش که مرتباً تجدید م‌‌یشود، اغلب با درخت زندگی مقایسه 
م‌‌یشود و نمادی از باروری و تولد دوباره است )شوالیه و گربران، 1385: 769(.  نقش این حیوان در جغرافیای ایران 
از پیش از تاریخ تا دوران ساسانی و اسلامی در آثار بسیاری دیده شده است )ده‌‌پهلوان و قنواتی هندیجانی، 1389: 
58(. گوزن را از اسطوره‌‌های جانوری دانسته‌‌اند که با ماه ارتباط می‌‌یابد و خنکی و باران را به همراه دارد. معنای 
نمادین این نقش‌مایه را تیزبینی، طول عمر و وقار ذکر کرده‌‌اند )صمدی، 1367: 21(. هم‌چنین گوزن را نمایانک‌نندهی‌ 
پرتو خورشید دانسته‌‌اند که با توجه به پیوندش با باران و خنکی، حاصلخیزی طبیعت و باروری انسان و حیوان را 
به ارمغان م‌‌یآورد )افروغ، 1389: 22(. گفته شده که شــاخه‌‌های گــوزن بــه شــاخه‌‌های درخــت خشــکیده 
شبیه است )معیـن، 1387: 901(. شــاخ گــوزن که به طــور طبیعــی م‌‌یافتــد و دوبــاره م‌‌یرویـد، منجـر بـه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

97

ارتبـاط نمادیـن ایـن حیـوان بـا باززایـی و جوانـی شـده و نمـاد دوره‌‌هـای تجدیـد حیـات اسـت. ایـن چرخهی‌ 
سـالیانه باعـث ارتبـاط گـوزن بـا نوزایـی کشـاورزی و نیـز نیـروی جنسـی مردانـه شـده اســت. ایــن تفکــر 
باعــث م‌‌یشــود کــه گــوزن حیــوان مناســبی بــرای قربانــی شــدن باشــد )اخوان اقــدم، 1393: 43(. 
تصویر درخت و گوزن با هم علاوه بر این که جایگاه این حیوان را در طبیعت نشان م‌یدهد، م‌یتواند نشان از برکت، 

باروری )نماد زنان و مردانه(، وابستگی به طبیعت پیرامون و غیره در جامعهی‌ روستایی و عشایری منطقه باشد. 

• • نقوش انسانی
رقص

در بین مردمان ابتدایی، دامنه حرکاتی که در رقص به کار گرفته م‌یشود، بسیار وسیع بوده به صورتی که تمام 
قسمت‌های بدن از سر و سینه، پشت، سر، پاها، بازوها، دستان، عضلات صورت، چشم، ابرو و مو همه بازی 
گرفته م‌یشد و با حرکت هر یک از آن‌ها منظور و معانی مخصوص را م‌‌یرساندند. رقص و اجرای حرکات 
موزون در میان اجتماعات بدوي و نيمه بدوي متمدن محرک اعمال و حركات دسته جمعی و در نتیجه مولد 
هم آهنگی و وحدت عمل در میان افراد قبايل م‌یگردید و همین وحدت دسته جمعی، يك نوع وحدت هنري 
را  موجب مي‌شد بسيار مطلوب بوده و‌بخش مهمی از اوقات و فعالیت آنان را به خود اختصاص م‌یداده است 
)ذكاء، 1342: 45(. استفاده از تصاوير انساني)رقص و سواره( در گليم‌هاي کوه‌دشت قابل توجه است. يكي از 
اين تصاوير)10( نقش دو گروه از زنان و مردان بوده كه به صورت دو رديف نقش شده است. در رديف بالايي 
تصوير5 مرد به حالت ايستاده نقش گرديده و در رديف پايين نقش 5 زن كه دست در دست يكديگر به حالت 

رقص گروهي نشان داده شده است. اين گليم در منطقهی‌ شهرستان كوه‌دشت بافته شده است. 

تصویر10- نقش گروهي از زنان و مردان بر روي نقش گلیم )نگارند‌گان، 1399(. 

یکی دیگر از تصاویری که از لحاظ مضمون رقص انسانی در گليم‌هاي منطقه کوه‌دشت قابل توجه بوده، نقش 
3 گروه رقص دسته جمعی بوده که دور‌‌تا‌‌دور حاشیه و مرکز گلیم طراحی شده است. مراسم رقص به صورت 
3گروه 9 نفری در حاشیهی‌ افقی بالا و پایین، 6 نفری در حاشیهی‌ عمودی چپ و راست و 4 نفر دیگری در 
مرکز گلیم و متفاوت از شکل حاشیه‌‌های آن به صورت موزون دست در دست یگدیگر در حال مراسم رقص 
دسته جمعی هستند. اين گليم در منطقهی‌ شهرستان كوه‌دشت بافته شده است )تصویر 11(. كاربرد نقش رقص 
گروهي از زمان‌هاي گذشته معمول بوده و در تزيینات آثار ايراني نيز مشاهده م‌یشود. مشابه این نقش در خود 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

98

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

منطقهی‌ لرستان در یک سر پرچم مفرغی مشبک متعلق به هزارهی‌ اول پیش از میلاد به دست آمده است. هم 
اکنون این شیء در مجموعهی‌ پرفسور زاره در موزهی‌ لوور نگهداری م‌‌یشود. در داخل این دایرهی‌ مفرغی، 
چهار نفر با حرکات موزون دست هم را گرفته‌ و در حال رقص هستند. این مراسم با ترکیب‌بندی بدیع و ماهرانه 

نشان داده شده ‌‌است)ذکاء، 1342: 57؛ تصویر12(

تصویز 11- گلیم بافته شده با نقش رقص لری )نگارند‌گان، 1399(   تصویر 12- طرح سر پرچم با نقش رقص لری از جنس  مفرغ )ذکاء: 1342: 58(

• • طرح گلیم با نقش سور و سوگ
اين نقش يكي از طرح‌های متداول گليم‌هاي منطقهی‌ لرستان به ویژه شهرستان کوه‌دشت است. در قسمت‌هاي 

مختلف متعلق به اين نوع گلیم، نقوش زیر مشاهده م‌یشود: 
1-در حاشیه تعدادی آدمک در حال رقص و پایکوبی با دستان باز به نشانه شادی. 

2-تعدادی سوار تفنگ در دست که در مراسم با رقص سواری )قه قاژ( دیده م‌یشوند. 
3- نقش بز که به عنوان پیشک‌ش در روز عروسی به عروس داده م‌یشود )نماد زاد و ولد(. 

4- آوردن عروس توسط داماد با اسب سفید به نشانه خوشبختی. 
5- نماد بقچهی‌ همراه عروس که توسط خانوادهی‌ عروس تهیه م‌یشود و در روز عروسی همراه با کاروان 

بدرقه، عروس آن را با خودش به خانه داماد م‌یبرد. 
سمت پایان زندگی: 

1-در حاشیه تعدادی آدمک سیاه‌پوش در حال رقص غم )دستان بسته(. 
2-افراد تفنگ به دست نشان از شکارچی بودن متوفی دارد. 

3-تصویر نوازندگان دهل و سنا که با نواختن آهنگ غمگین )چمری9( در مراسم تشبیع جنازه شرکت مک‌یردند. 
4-تصویر اسب و مرد سیاه به نشانهی‌ ماتم که در اصطلاح به آن )کتل10( م‌یگویند. 

گلیم سور و سوگ )تصویر 13( برگرفته شده از سنگ‌قبرهای شهرستان کوهی‌دشت است )تصویر، 14(. این 
سنگ قبرها به صورت میله‌ای در بالای قبر نصب م‌یشده که دارای تصاویری در پشت و رو هستند، که در یک 
طرف آن زندگی و در طرف دیگر آن پایان زندگی ترسیم شده است. در این سنگ قبرها معمولاً در یک طرف 
شادترین حرکت زندگی شخص که ازدواج است به تصویر کشیده شده و در سمت دیگر غم‌‌انگیزترین حالت 
زندگی که مرگ است، برروی طرف پایان زندگی به تصویر کشید م‌یشود. هم‌چنين این نقش برروی سفال‌‌های به 

دست آمده  از گورهای باستانی نیز مشاهده شده که آن را نمادی از عزا م‌یدانند. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

99

تصوير13- گلیم با نقش سور و سوگ در منطقه‌ی کوه‌دشت              تصوير 14- نقش سور و سوگ در سنگ گورهاي لرستان )نگارندگان، 1399(

• • نقوش انتزاعی و مذهبی
نقوش دیگری نیز در دست بافت‌‌های گلیمی منطقه وجود دارد که بیشتر به فرهنگ و از مذهب مردم سرچشمه 
م‌‌یگیرد. و در تقسیم‌‌بندی کلی نقوش گلیم شهرستان کوه‌دشت، به نقوش انتزاعی و مذهبی گنجانده شده اســت. 

این نقوش عبارتند از: نقوش انسانی به شکل الهه و نقش حوض. 
نقوش انسانی )اغلب به شكل الهه( 

در بین نقوش گليم، انواع گوناگونی از تصویر مرغ و جانوران شاخ‌دار وجود دارد، گاهی هم حیواناتی به 
تصویر کشیده شده‌اند، که ترکیبی از دو یا سه نوع از این نقوش هستند. یکی از این تصاویر، نقش‌مایه‌ای است 
که در نگاه اول به مرغ شباهت داشته که شاخ دارد، اما زمانی که به تصوير دقيق‌تر نگاه شود؛ به یک زن شباهت 
دارد، در حالی ک‌ه نشسته، دستان خود را به طرف جلو خم کرده است. به هرحال، فرقی ندارد که آن را یک 
موجود شاخ‌دار و یا یک بانو بدانیم، در هر دو صورت، ذهن ما به سمت الهه‌ها و همچنین تقدس پیش خواهد 
رفت. این تصویر در حاشیهی‌ یک گلیم از منطقه‌ نورآباد تکرار شده است )رومی، 1389: 51؛ تصویر 15(. مشابه 

همين نقش هم در شهرستان كوه‌دشت بافته شده است. 
نقش حوض

نقش حوض )تصویر16( در طرح گلیم مناطق مختلف کوه‌دشت مشاهده م‌یشود. در واقع م‌یتوان گفت از 
اصل‌یترین نقوش گلیم لرستان است. هر گلیم م‌یتواند یک یا بیشتر نقش حوض داشته باشد و تعداد حوض‌ها 

نیز بستگی به سلیقهی‌ بافنده دارند )رومی، 1389: 52(. 

تصویر15- نقش گلیم بافته شده در منطقه نورآباد به شکل الهه مادر )رومی، 1389: 51(             تصویر 16- گلیم با نقش نقش حوض )نگارند‌گان، 1399(

      

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            15 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

100

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

■ بحث و تحلیل 
گلیم‌های زاگرس‌نشینان غالباً نوع نگرش و آرزوهای مردم این منطقه را ترسیم مک‌ینند. معمولاً گلیم‌ها با حاشیه‌ای 
که در اطراف آن بوده، شروع م‌یشوند. اگر حاشیهی‌ آن با شانهی‌ دو دهنه شروع شود، شرح حال یک خانم به نمایش 
گذاشته شده و اگر حاشیه با شانهی‌ یک دهنه باشد، برای مردان است. بیشترين حاشيهی‌ گلیم‌هایی که مشاهده شده، 
آرزوی مادرانی است که م‌یخواهند، دختران خود را عروس کنند و معمولاً اين آرزو را با زبان تصویر به نمایش 
م‌یگذارند. هم‌چنين اگر برای تداوم نسل خانواده باشد، آرزوی فرزند پسر برای دخترشان دارند و نقش یک بچه را 
بر روی گلیم نشان م‌یدهند. اگر محبت را بخواهند، از نقش گل قندانی استفاده مک‌ینند و اگر خواهان آرامش برای 
فرزند خود باشند، تصویری از رودخانهی‌ جاری را م‌یبافند. معمولاً برای پایداری زندگی به نقش کوه اهمیت زیادی 
مي‌دادند. اين نقش در گليم‌ها به صورت نقوش مثلثي ترسيم شده است. از ميان حيواناتي كه بيشتر مدنظر طراح 
بافنده گليم بوده، نقش بز است كه اين حيوان با توجه اقلیم زاگرس هم نماد ثروت و حیات و هم در زندگي اقتصادي 
مردم نقش مهمي را ایفا مک‌یند. از ميان درختان نيز درخت سرو با توجه به نماد سرسبزی در زندگی بيشترين توجه 

را در نقوش گليم داشته است. يكي از نقش‌هایي كه در گليم‌ها به صورت آئيني اجرا شده، رقص است. 
در منطقهی‌ لرستان قدیم‌یترین آيین موسيقی و رقص طبق کاوش‌های باستان‌شناسی برروی نقوش صخره‌ای 
میرملاس و مفرغ‌ها به دست آمده است. رقص‌‌هایی که به صورت دسته‌‌ جمعی توسط بافنده طراحی شده، به نوعی 
آزادگی آن‌ها را نشان م‌یدهد. زمانی که پنجه در پنجه و بازو در بازوی یکدیگر هستند، نشان‌دهندهی‌ همبستگی، 
اتحاد و باهم بودن آن‌ها است و زمانی که پای مک‌یوبند نشان‌دهندهی‌ این است که خاک سرزمین و وطن‌شان را 
عاشقانه م‌یپرستند. این عمل دسته‌ جمعی در میان اجتماعات نیمه متمدن سبب ایجاد هماهنگی و وحدت عمل 
در میان افراد قبایل و رابطه وحدت معنوی را در میان آن‌ها به وجود آورده است. همچنين نقوشي هم به صورت 
آيیني و مذهبي و اسطوره‌اي در روي گليم‌ها بافته شده مثل نقش گوزن و درخت زندگي، نقش الهه كه بيشتر 
بر محور بركت، زایندگی و باروری است که زندگی و معیشت مردم منطقه بر آن استوار است. نقوشي هم به 
صورت مذهبي به كار رفته مثل نقش حوض با اردك‌هايی در اطراف آن كه نماد قداست و اهميت آب در زندگي 
روستايي و كشاورزي منطقه است. همچنين براي پي‌‌بردن به ريشه‌هاي نمادين بعضي از نقش‌‌هاي به كاررفته در 
روي گليم‌ها با نقش‌‌هاي مفرغ‌هاي لرستان مورد مقايسه تطبيقي قرار گرفته است. به طور کلی و با توجه به تطبیق 

و مقایسه نگاره‌های گليم با مفرغ‌هاي لرستان، مي‌توان آن‌ها را به صورت زير )جدول1( تحلیل نمود: 

جدول1-  مقایسه‌ی تطبیقی نقوش گلیم با فرم مفرغ‌‌هاي منطقه‌ی لرستان

توضیحاتنقوش گلیمنقوش مفرغنوع نقشردیف

نقش گوزن1

در طراحی نقوش این حیوان، همان‌‌طور که در گلیم 
بافته شده بیان شد، اغلب با درخت زندگی مقایسه 
م‌‌یشود و نمادی از باروری و تولد دوباره است. 
همچنین گفته شده با توجه به پیوندش با باران و 

خنکی، حاصلخیزی طبیعت و باروری انسان و حیوان 
را به ارمغان م‌‌یآورد. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            16 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

101

توضیحاتنقوش گلیمنقوش مفرغنوع نقشردیف

نقش 2
خروس

خروس از مرغان مقدس است که دارای نماد 
مردانگی است. 

نقش اردک3
نقش اردک که معمولاً در گلیم لرستان به صورت یک 
حوض همراه با تعدادی اردک بافته م‌یشود به معنای 

روشنایی زندگی است. 

4
نقش 

درخت 
زندگی

درخت کاج یا همان درخت زندگی نماد سرسبزی 
و نشاط م‌یباشد به نوعی بافنده با به تصویر کشیدن 

این نقشمایه خواستار سرسبزی و نشاط را برای 
فرزندانش بوده است. 

نقش اسب5
استان لرستان از دیرباز یکی از مکان‌های پروش اسب 
بوده است و از این جهت برای زین و برگ آن اشیاء 

فراوانی ساخته شده است. 

6
نقش بز

نقش بزکوهی از جمله نقوشی است که از دیرباز 
برروی مفرغینه‌های لرستان به کار رفته است و اکنون 
نیز برروی دست‌بافته‌ها قابل مشاهده است. بزکوهی 
به دلیل چابکی و میل به بالا رفتن از کوه نمادی از 
تلاش برای دستی‌ابی به حقیقت است. اين نقش از 

نقوش متداول در گليم‌‌هاي منطقه لرستان بوده و ريشه 
آن بايد در زندگي دامپرري روستاييان اشاره كرد. 

7
نقش الهه 
مادر در 

حال زایمان

تصویر الهه مادر در حال زایمان در گذشته به صورت 
سرسنجاق برای سپاسگذاری از زایمان موفقیت‌آمیز به 

معبد تقدیم م‌یشده است. 

نقش رقص 8
لری

نقش رقص لری نماد هماهنگی و اتحاد میان مردمان 
عشایر را به تصویر مک‌یشد. 

نقش آویز9

زنان لرستان که خواستار فرزند دختر بودند، برروی 
گلیم‌های خود این نقش را به تصویر در م‌یآورند؛ 
زیرا دختر هم در کارهای خانه و هم در بافت گلیم 

به آن‌ها کمک مک‌یرد

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            17 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

102

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

■ نتیجه‌گیری
در پايان بايد گفت كه دست‌بافته‌های گلیم در کوه‌دشت  به‌عنوان یک هنر دستى زنانه در برخي از مناطق عشایرى 
و روستایى اين منطقه رواج دارد. اين هنر، داراى شیوه‌هاى بافت و نقوش متنوع بوده که در گذر زمان دستخوش 
سالیان  در طول  که  است  از دست‌بافته‌ها  کوه‌دشت مجموعه‌‌اي  گليم‌هاي  نقوش  است.  گوناگونی شده  تغییرات 
متمادی؛ اعتقادات، باورها و آداب و رسوم را که نسل به نسل به آن‌ها رسیده، در خود جای داده است. هر چند 
علاوه بر معرفی و تحلیل نقوش فوق، نقوش دیگری در روی گلیم‌‌ها طرح‌‌ریزی شده، اما با توجه به این که نقوش 
معرفی شده بیشتر در روی گلیم‌‌ها تکرار شده و به نوعی با فرهنگ مردم منطقه ارتباط زیادی دارد، به معرفی و 
توضیح آن‌ها پرداخته شد. از میان نقوش بافته شده در شهرستان کوه‌دشت نقش حوض از نقوش اصلی و پایه گلیم 
در این شهرستان است که گاهی در درون خود نقش‌مایه‌های گوناگونی را م‌یپذیرد و گاهی نیز به صورت مستقل 

و یا در حالتی دیگر با نقوش شطرنجی ایجاد م‌یشود که در این حالت به نقش گل‌پتویی معروف است. 
در گلیم این منطقه، تنها با رنگ‌های تیره مواجه نیستیم، بلکه از رنگ‌های روشن استفاده شده است. رنگ‌هایی 
به كار رفته که در هماهنگی کامل قرار دارند. آبی، نارنجی، قرمز، زرد و سفید از پرکاربردترین رنگ‌ها هستند. برای 
بافت گلیم از نقوش حیوانی، انسانی و هندسی استفاده شده است. هنرمند به طور دقیق آگاهی دارد که نقش‌ها و 
رنگ‌ها بازگو کننده چه معنا و مفهومی هستند و چه دلالت‌هایی دارند. بزکوهی از جمله حیواناتی است که از دیرباز 
و تا امروزه نقش آن بر روی دست‌بافته‌های منطقه مشاهده م‌یشود و هم‌چنان بر معنای پیشین خود استوار مانده 
است. از این جهت که  استان لرستان یک منطقهی‌ کوهستانی بوده و شرایط مناسب برای زندگی این حیوان فراهم 
شده است. نقش‌ها با استفاده از مظاهر طبیعت و محیط اطراف به صورت ذهنی بافته شده‌اند و به جهت پایبندی 
انتزاعی بودن و رعایت  بافنده به حفظ سنت‌های قومی کمتر دچار تغییر و تحول م‌یشوند. در اکثر دست‌بافته‌ها 
تقارن مشاهده م‌یشود که یکی از ویژگ‌یهای اصلی هنر مفرغک‌اران منطقه است. چون دور تا دور اين استان را کوه 
احاطه کرده به همین سبب بافندگان گلیم این مناطق به خصوص شهرستان کوه‌دشت بر این عقیده‌اند که هر چیزی 
دارای حصاری است و تصویر کوه )مثلث( بر دورتا دور گلیم به مثابه حصار گلیم است. آن‌چه م‌یتوان در غالب 
نتایج حاصل از این پژوهش ارائه داد؛ این است كه مهم‌ترین نقوش بافته شده بر روی گليم‌ها عبارتند‌‌از؛ نقوش آیینی 
و اسطوره‌اي )نقش سرو، درخت زندگي همراه با گوزن، الهه زن، كوه(، نقوش حیوانات و مرغان )بزكوهي، اسب، 
خروس، اردك(، نقوشی یادمانی از سوگ و سور )رقص(، نقش‌‌های گیاهی و نقوشی برگرفته از اعتقادات مذهبی 
)نقش حوض(. البته برخي از نقش‌های معرفي شده از لحاظ نمادين داراي معاني مختلفي هستند. همچنين بايد گفت 
اكثر نقوش روی دست‌بافته‌های گليم برگرفته از نقوش روی مفرغینه‌های لرستان است كه با گذشت هزاران سال 
هنوز اين نقوش؛ نماد و مفهوم خود را حفظ کرده‌اند. در عصر مفرغ از نقوش حیوانی، انسانی، گیاهی و هندسی 
استفاده شده كه امروزه نیز این نقوش در دست‌بافته‌ها استفاده م‌یشود؛ اما در این میان، نقوش حیوانی و گیاهی از 
اهمیت بیشتری برخوردارند. از جمله نقش بزکوهی، نقش خروس، نقش درخت زندگی، نقش رقص لری، نقش 

اسب، مراسم سور و سوگ و غیره قابل توجه هستند. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            18 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

103

■ پی‌‌نوشت
1- در این شیوه محقق به جمع‌آوری داده‌ها م‌یپردازد، به منظور دستی‌ابی به اطلاعات بیشتر و توصیف عمیق‌تر زمینهی‌ مورد مطالعه، 
محقق باید مشاهدات و توجه خود را از افراد به گروه‌های اجتماعی و سپس به رفتارها معطوف کند )گرگی و گودرزی، 1398: 159(.

2 - محقق در مردم‌نگاری انتقادی، از منظر دوم شخص وارد فرایند تحقیق شده و به شناخت و فهم بین ذهنی موضوع مورد مطالعه م‌یپردازد. 
هرچند این امر به صورت اجتناب‌ناپذیری مستلزم شناخت و فهم از موضع اول شخص و سوم شخص نیز است. در این نوع پژوهش، محقق 
و مشارکتک‌نندگان در تحقیق در رابطه با دعاوی حقیقت از جایگاه و قدرت برابری برخوردارند. در مجموع مردم‌نگاری متعارف، غالباً به 
نمایندگی و از جانب سوژه‌ها و موضوعات مورد مطالعه سخن م‌یگویند؛ در حالی که هدف از مردم‌نگاری انتقادی، توانمدشازی افراد و دادن 
صدا و اقتدار بیشتر به سوژه‌های مورد مطالعه که به واسطهی‌ قدرت نمادین، سرکوب شده است. بنابراین، مقاومت در مقابل قدرت نمادین 

از طریق برجسته نمودن معانی بدیل سرکوب شده، یکی از اهداف عمده در مطالعات مردم‌نگاری انتقادی است )همان: 143(.
3- گليم نوعي بافته به صورت تخت، داراي تار و پود سراسرى كه با نخ رشته پشمى، پنبه‌اى يا كنفى براي استفاده زيرانداز يا تزيین بافته 

مي‌شود )دانشگر، 1376: 470(. 
kamchal( -4( کمچال دست‌بافته‌ای گلیمی، کوچک، سبک و کیف مانند است که عموماً با تکنیک بافت گلیم بافته م‌یشود و از صنایع 

دستی کهن و جای اثاثیه منازل است.
CHNT(  -5(چنته نوعی ساک، کیسه یا توبره است که جهت نگهداری وسایل مختلف در زندگی عشایری استفاده م‌یشود.

6- Mil mash
7-  Chl masuri
8- Sarauar

chamari( -9( چمری آیینی ویژهی‌ سوگواری است که در میان مردم استان‌های لرستان، کرمانشاه و ایلام اجرا م‌یشود.
10- یکی از وسایل نمادین به کار رفته در آئین سوگواری است.

■ فهرست منابع
- آزاد بخت، مجید و محمود طاووسی. )1391(. استمرار نقش‌مایه‌های ظروف سیمین دورهی‌ ساسانی بر نقوش 

سفالینه‌های دورهی‌ سامانی نیشابور، نگره،22 ،72-57
- ابراهیم‌یناغائی، حسین. )1393(. مقدمه‌ای بر زیبا‌ییشناسی نقش و رنگ گلیم‌های عشایر بختیاری، نگارینهی‌ 

هنر اسلامی، 1، 19-39.
- خوان اقـدم، نـدا. )1393(. تفسـیر شـمایل‌نگارانهی‌ صحنه‌هـای شـکار در ظـروف فلـزی ساسـانی، فصلنامهی‌ 

کیمیـای هنـر، سـال سـوم، 12، 33-50.
- الیاده، میرچا. )1385(. رساله در تاریخ ادیان )ترجمهی‌ جلال ستاری(. چاپ سوم، تهران: انتشارات سروش.

محوطهی‌  دو  مفرغینه‌های  بررسی   .)1398( باباعباسی.  قنبری  نسترن  شیخ‌ینارانی،   هانیه  مریم،  دوست،  اسلام 
سرخ‌دم و سنگ‌تراشان و نقوش آن‌ها، پژوهش‌نامهی‌ گرافیک و نقاشی، 3، 4-17.

- اعظم‌زاده، محمد. )1385(. نگاهی به نشانه‌های تصویری در گلیم و گلیمچه‌های مناطق شرق استان مازندران، 
نشریهی‌ علمی گلجام، 3، 11-24. ‌

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            19 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

104

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

- افروغ، محمد. )1397(. زنان بختیاری: آفرینندگان چوقا، نمودی از هنر ایلی و عشایری و نماد هویت قومی، دو 
فصلنامهی‌ علمی تخصصی پژوهش در هنر و علوم انسانی، 3، 1-16. 

- افضل‌طوسی، عفت‌السادات. )1390(. گلیم حافظ نگارهی‌ بزکوهی از دوران باستان، فصلنامهی‌ علمی- پژوهشی 
نگره، 21، 55-67.

- بلک و گرین. )1383(. فرهنگ‌نامهی‌ خدایان و دیوان بین‌النهرین  )ترجمهی‌ پیمان متین(. تهران، نشر امیرکبیر.
- بهار، مهرداد. )1374(. از اسطوره تا تاریخ، تهران، نشر چشمه.

- بهنام‌فر، محمد و مریم زمان‌یپور . )1391(.»کوه و معانی نمادین آن در بین عواطف عارفانه و عاشقانهی‌ مولانا 
در مثنوی«، پژوهش‌نامهی‌ ادب غنایی، دانشگاه سیستان و بلوچستان، سال دهم، 19، 33-54.

)ترجمهی‌   امروز،  تا  تاریخ  از  پیش  دوران  از  ایران  هنر  در  )1387(. سیری  اکرمن.  فلیس  آپهام،  آرتور  پوپ،   -
سیروس پرهام(.  چاپ اول، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی.

باستان‌شناسی(،  ارشد  کارشناسی  )پایان‌نامهی‌  1و2   آهن  عصر  اشیای  نمادشناسی  الناز.)1397(.  حب‌یاروانق،   -
اردبیل: دانشگاه محقق اردبیلی، استاد راهنما دکتر رضا رضالو.

- دادور، ابوالقاسم، فرناز مؤذن . )1388(. بررسی نقوش بافته‌های بختیاری، نشریهی‌ علمی گلجام، 13، 39-57.
- ده پهلوان، مصطفی، محمد قنواتی هندیجانی. )1394(. تأملی در برخی نقش‌مایه‌های نمادین حیوانی بر مهرهای 

ساسانی، فصلنامهی‌ مطالعات باستان‌شناسی،  2)7(، 47-67. 
- ذکاء، یحیی )1342(. رقص در ایران پیش از تاریخ، موسیقی مرداد و شهریور، شماره 79 و 80 

- دانشگر، احمد )1376(. فرهنگ جامع فرش )دانشنامهی‌ فرش(، تهران: نشر يادواره اسدى.
- رضالو، رضا، علی کریمک‌ییا، زهرا چراغی، لیلا سرحدی. )1399(. مطالعهی‌ زیورآلات مفرغی زنان لرستان در 

عصرآهن و بازتاب آن دست‌بافته‌های امروزی، مجلهی‌ علمی زن و فرهنگ، 46، 7-17.
- رومی، سیما )1389(. مستندنگاری گلیم لرستان، ادارهی‌ کل میراث فرهنگی، گردشگری و صنایع دستی استان لرستان.

- درخشان، زهرا. )1399، 25مرداد(. مصاحبهی‌ شخصی.
- سوری، آزاده. )1397( پژوهش در نقش‌پردازی گلیم قشقایی فارس، نشریهی‌ هنرهای زیبا- هنرهای تجسمی، 

.55-68 ،74
- شواليه، ژان، بران آلن گر. )1378(، فرهنگ نمادها: اساطير، رؤياها، رسوم، ايما و اشاره، اشكال و قوالب، چهره‌ها، 

رنگ‌ها و اعداد، ترجمه‌ و تحقيق سودابه فضايلي، ج 1، تهران: جيحون.
- صدری مهرداد. )1384(، مفاهیم نمادین در نقوش قالی سنقر، نشریهی‌ علمی گلجام. ۱ )۱( :۴۱-۳۲.

- طاهری، صدرالدین، آنیتا همتی . )1392( گونه‌شناسی و نمادشناسی زیورهای لرستان در دوران مفرغ و آهن، 
هنرها‌ی زیبا - هنرهای تجسمی، 8، 14-5.

- قاضیانی، فرحناز. )1376( بختیار‌یها، بافته‌ها و نقوش )ترجمهی‌ خلاصهی‌ کلود کرباسی(. تهران: سازمان میراث 
فرهنگی کشور )پژوهشگاه(، معاونت معرفی و آموزش.

- قسیمی، طاهر. )1397(. معرفی و طبقه‌بندی اشیاء فلزی زیویه، )پایان‌نامهی‌ کارشناسی ارشد باستان‌شناسی( ، 
دانشگاه محقق اردبیلی، دانشکدهی‌ علوم انسانی، استاد راهنما دکتر رضا رضالو.

- كريمي، شيكلا. )1398(. نمادشناسی نقش مرغابی سانان در آثار هنری ایران، مجلهی‌ هنر و تمدن شرق، 7)26(، 2-30
- کوپر، جی، سی. )1379(. فرهنگ مصور هنرهای سنتی  )ترجمهی‌ محمد بقاپور(. تهران، نشر فرشاد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            20 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 39

بهار و تابستان 1400

105

انتقادی؛ با  - گرگی، عباس، سعید گودرزی . )1397(. درآمدی بربنیان‌های فلسفی و روش‌شناختی مردم‌نگاری 
تأکید بر مردم‌نگاری انتقادی کارسپیکن، مجلهی‌ جامعه شناسی ایران، 4، 139-172.

- گلمرادی، کامیار. )1376(. پژوهش در نقش و رنگ بافته‌های لری )لرستان(، پژوهشکدهی‌ مردم‌شناسی مدیریت 
پژوهش‎های هنرهای سنتی.

- مبینی، مهتاب، آزاده شافعی. )1394(. نقش گیاهان اساطیر و مقدس در هنر ساسانی )تأکید بر نقوش برجسته و 
فلزکاری(، جلوهی‌ هنر، 14، 45-64.

- مرادی جاوید، محمد. )1397(. بازتاب باورها و روحیات زاگرس‌نشینان بختیاری بر نقوش نمادین و مفهومی 
هنرهای دستی، )پایان‌نامهی‌ کارشناسی ارشد پژوهش هنر(، اهواز: دانشگاه شهید چمران اهواز، استاد راهنما دکتر 

محمدرضا سوداگر.
- معین، محمد. )1387(. فرهنگ فارسی معین )یک جلدی(. تهران: فرهنگ نما، کتاب آران.

- مرتضوی، مهدی؛ فلاح، مهدی. )1388(. چگونگی ریشهی‌ابی نقوش و طرح‌های موجود بر فرش‌های دست‌بافت 
بر اساس مطالعات قوم باستان‌شناسی: مطالعهی‌ موردی منطقهی‌ سیستان، نشریهی‌ علمی گلجام، 14، 69-88.

- منصورزاده، یوسف )1397(. بررسی نقش گیلگمش بر هنر مفرغ‌ کاران لرستان، دو فصلنامهی‌ علمی- پژوهشی 
دانشگاه هنر، 21، 

- معصومی، غلامرضا. )1348(. ساغرهای مفرغی لرستان، مجلهی‌ بررس‌یهای تاریخی، 20 و 21، 21 - 44.
- میرمحمدی تهرانی، نیلوفر. )1380(. بررسی و طبقه‌بندی مفرغ‌های لرستان )در موزهی‌ ایران باستان( )پایان‌نامهی‌ 
دورهی‌ کارشناسی ارشد باستان‌شناسی(  )پیش از تاریخ( دانشگاه تربیت مدرس، دانشکدهی‌ ادبیات و علوم انسانی.

- همت‌یپورگشتی، آنیتا. )1391(. زیورآلات گنجینهی‌ لرستان به روایت موزه ملی ایران، انتشارات پازینه.
- یعقوب‌زاده، آزاده، محمد خزائی . )1398(. نقش‌مایه‌های طلسم و تعویذ و حرز )مطالعهی‌ موردی: مطالعه موردی 

دست‌بافته‌های عشایر ايل بختیاری(، مجلهی‌ هنر و تمدن شرق، 25، 43-54.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

14
00

.1
7.

39
.1

.3
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            21 / 21

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1400.17.39.1.3
https://goljaam.icsa.ir/article-1-768-fa.html
http://www.tcpdf.org

