
77

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

http://dorl.net/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
تاریخ دریافت مقاله:۹۹/۰۹/۱۲
 تاریخ پذیرش مقاله: ۱۴۰۰/۰۹/۱۴
صفحه 95- 77 
نوع مقاله: پژوهشی

تحلیل شمایل ‏نگارانه‏ی قالیچه‏ی درون ترکیبی 
»شتر لیلی« راور*
سیده معصومه شاه‏چراغ
دانشجوی دکتری هنرهای اسلامی، دانشگاه هنر اسلامی تبریز
علیرضا طاهری )نویسنده‌ی مسئول(
استاد تاریخ هنر، دانشکده‌ی علوم نظری و مطالعات عالی هنر، دانشگاه هنر تهران
al.taheri@art.ac.ir
فرنوش شمیلی
استادیار، عضو هیئت علمی دانشگاه هنر اسلامی تبریز، دانشکده‌ی هنرهای تجسمی
 ابوالقاسم دادور
استاد، عضو هیئت علمی دانشگاه الزهرا
 ناهید عبدی
عضو هیئت علمی پژوهشکده‌ی هنر، فرهنگستان هنر

■ چکیده
قالیچه‏ی تصویری »شتر لیلی« متعلق به دوره‏ی قاجار است که تصویر مرکزی در آن را پیکر بزرگ شتری »درون ترکیبی« اشغال 
نموده که در شکل بیرونی به صورت واقع‏گرایانه بوده و درون آن از تعداد زیادی نقوش انسانی و حیوانی کوچک تشکیل شده 
است. نقش‏پردازی برخی از موجودات به این شیوه، از دوره‏ی تیموری در نگارگری ایران رواج یافت که اوج و محبوبیت آن 

در مکتب صفوی بود. این شیوه همزمان با صفویان، در هنر هند گورکانی نیز مورد توجه قرار گرفت.
در مقاله‏ی حاضر قالیچه‏ی »شتر لیلی« با رویکردی شمایل‌نگارانه و با استفاده از منابع کتابخانه‏ای و برخی سایت‏های علمی 
مورد توصیف و تحلیل قرار می‏گیرد. هدف از این تحقیق معرفی نمونه‏ای خاص از فرش تصویری و تحلیل آن به روشی علمی 
است در این راستا سعی شده است تا به این سؤالات پاسخ داده شود: 1- رابطه‏ی کتیبه‏های قالیچه با تصویر متن آن چگونه 
قابل خوانش است؟ 2- مضمون اصلی داستان در سطح تحلیل شمایل‌نگارانه چیست؟  3- مجموعه‏ی گونه‏های حیوانی تشکیل 
دهنده‏ی پیکره‏ی شتر لیلی کنایه از چیست؟ 4- حضور فرشته- هارپی و اژدهای بال‏دار سرخ رنگ، در قالیچه به صورت نمادین 
به چه چیز اشاره دارند؟  کتیبه‏های شعری در حاشیه‏ی قالیچه هم‌سو با عناصر تصویری متن آن، به ماجرای عروسی لیلی با 
ابن سلام و وداع او با مجنون، به نقل از »مکتبی شیرازی« ارجاع دارد. اما معنای اصلی داستان در سطح دوم، غلبه و پیروزی 
خیر-مجنون- بر شر-ابن سلام- توسط حیوانات است. شتر »درون ترکیبی« نیز متشکل از حیواناتی است که مجنون در کوه و 
بیابان با آن‌ها همنشین بوده اما در عین حال کاروان سرور عروسی را نیز در خود جای داده است. همچنین تصویر فرشته-هارپی 

در معنای باستانی آن نمادی از پیروزی است که به نبرد حیوانات حامی مجنون با اژدها -ابن سلام- و کشتن او اشاره دارند. 

واژه‌های کلیدی: قالیچه‏ی شتر لیلی، نقوش درون ترکیبی، شمایل‌نگاری، لیلی و مجنون، مکتبی شیرازی

* این مقاله مستخرج از رساله‏ی مقطع دکتری با عنوان »شمایل‌شناسی نگاره‏های درون ترکیبی در مکتب گورکانیان هند« در دانشکده هنرهای.
صناعی دانشگاه هنر اسلامی تبریز به راهنمایی دکتر علیرضا طاهری، دکتر فرنوش شمیلی و مشاوره دکتر ابوالقاسم دادور و دکتر ناهید عبدی است 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             1 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

78

 Iconographic Analysis of Ravar’s “Layla’s Camel” Intra-hybrid Rug
Seyedeh Masoumeh Shahcheragh
PhD Student of Islamic Art, Tabriz Islamic Art University
Alireza Taheri (Corresponding Author)
Professor of Art History, Faculty of Theories and Art Studies, Tehran University of Art (Corresponding Author)
artaheri@art.ac.ir

Farnoosh Shamili
Assistant Professor, Faculty Member of Visual Arts, Tabriz Islamic Art University 
Abolghasem Dadvar
Professor, Faculty Member of Art, Alzahra University

Abstract:
The pictorial rug of “Layla’s camel” belongs to the Qajar era, in which the central image is occupied 
by the large body of an “intra-hybrid” camel; the outer shape is realistic and the inside is composed 
of a large number of small human and animal motifs. Creating patterns of some creatures in this way 
became popular in Iranian painting from the Timurid period, which reached its peak and popularity 
in the Safavid era. This method also was considered in the Mughal art in India at the same time as 
Safavid. In this article, the “Layla’s camel” rug is described and analyzed with iconographic approach 
and using library resources and some scientific websites. The purpose of this study is to introduce a 
specific example of pictorial carpet and analyze it in a scientific way. In this regard, an attempt has 
been made to answer these questions:  1- How can the relation of rug inscriptions with its central 
image be read? 2- What is the main theme of the story from the perspective of iconographic analysis? 
3- What is the irony of the collection of animal species that make up the body of “Layla’s camel”?     
4- What do the presence of the angel-harpy and the red-winged dragon symbolically mean in the rug? 
Poetic inscriptions in the margin of the rug, in harmony with the pictorial elements of the text, refer 
to the story of Layla’s wedding with Ibn-Salam and her farewell to Majnun, quoting “Maktabi_e 
Shirazi”. But the main meaning of the story at this stage is the victory of good (Majnun) over evil 
(Ibn-Salam) by the animals.  The “intra-hybrid” camel also consists of animals that Majnun was 
accompanied in the mountains and in the desert, but at the same time has a caravan of wedding joy. 
Also, the image of the angel-harpy in its ancient meaning is a symbol of victory, which refers to the 
battle of the animals that support Majnun with the dragon – Ibn-Salam– and kill him.

Keywords: Layla’s camel, Intra-hybrid motifs, Iconography, Layla and Majnun, Maktabi-e Shirazi

This article is an excerpt from Seyedeh Masoumeh Shahcheragh’s Doctoral dissertation entitled "The Iconog-
raphy of Intra-hybrid Paintings in the Indian Mugals Style" at the faculty of Industrial Arts, Tabriz Islamic 
Art University, under the supervision of Dr. Alireza Taheri, Dr. Farnoosh Shamili and under the advice of Dr. 
Abolghasem Dadvar and Dr. Nahid Abdi.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             2 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


79

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

■ مقدمه
از قرن نهم هجری در نگارگری ایران موجوداتی تحت عنوان »درون ترکیبی«1 وارد شدند که در آن‌ها تمام پیکره 
یا بخشی از آن؛ در درون، از مجموعه‏ی انسان‏ها، حیوانات، موجودات خیالی و غیره به صورت کوچک، فشرده و 
درهم‏ تنیده تشکیل شده‏ است که همه‏ی آن‌ها در نهایت سازنده‏ی مخلوقی می‏شوند که نمونه‏ی مانند آن در طبیعت 
وجود نداشته و ساخته و پرداخته‏ی ذهن خلاق هنرمند آن است. این مخلوقات در شکل بیرونی، عمدتاً شتر، اسب، 

فیل و یا بخشی از بدن یک انسان هستند.
در این پژوهش یک »قالیچه‏ی تصویری«2 قاجاری با نقش اصلی یک »شتر ]درون[ ترکیبی«3، که زنی سوار بر 
آن است توصیف و تحلیل می‏شود. موضوع این قالیچه صحنه‏‏ای از منظومه‏ی عاشقانه‏ی »لیلی و مجنون«4  به روایت 
»مکتبی شیرازی«5 است. اصل این داستان عربی بوده که اولین بار توسط نظامی به نظم کشیده شده است و بعد از 
نظامی شاعران بسیاری از آن اقتباس نموده و نظیره‏هایی از آن سرودند. در این بین منظومه‏ای که مکتبی بر اساس 
لیلی و مجنون نظامی سرود از جمله‏ی مهم‌ترین آن‌ها است. در این پژوهش با استفاده از رویکرد شمایل‏‌نگاری6 به 

توصیف و تحلیل این قالیچه‏ی نفیس پرداخته شده است. 
در گام اول تمام عناصر تصویری و نوشتاری قالیچه توصیف می‏شوند و رویداد آن شناسایی می‏شود. در عین 
حال به فضای حسی که عناصر القا می‏کنند توجه می‏شود. در گام دوم کتیبه‏های موجود در حاشیه‏ی قالیچه مورد 
خوانش قرار گرفته و به ارتباط آن با عناصر تصویری متن پرداخته می‏شود، ضمن این که برای رسیدن به معنای 
اصلی در این سطح، عناصر تمثیلی اهمیت می‏یابند. رجوع به سایر منابع تصویری و نوشتاری دیگر، از جمله موارد 

با اهمیت در این مرحله از تحلیل است.
نگارندگان این پژوهش تعداد یازده قالیچه‏ی تصویری با نقش شتری »درون ترکیبی« را شناسایی نموده‏اند. اما 
باید توجه داشت که نمی‏توان همه‏ی آن‌ها را صرف این که پیکره‎ی شتر به صورت »درون ترکیبی« است »شتر لیلی« 
نامید. چنان‌چه در یک پژوهش دیگر چنین مطلبی دیده شده است و موضوع آن قالیچه هیچ ارتباطی با داستان لیلی و 
مجنون ندارد. در تحلیل چنین قالیچه‏هایی شناسایی هویت سوار نشسته بر مرکب و اجزای تشکیل دهنده‏ی پیکره‏ی 

اصلی، کلید‏ رمزگشایی اثر هستند.

■ پیشینه‌ی تحقیق
از جمله‌ پایان‌نامه‏هایی که در حیطه‏ی فرش بوده‏ و کمی مفصل‏تر نسبت به سایر پژوهش‏ها به نقش موجودات »درون 
ترکیبی« پرداخته‏ است می‏توان به پایان‌نامه‏ی کارشناسی ارشد خانم زهرا شوقی )دانشگاه هنر تهران، 1396( اشاره 
نمود؛ ایشان در پایان‌نامه‏ی خود با عنوان: »بررسی تحولات در نحوه‌‏ی بازنمایی منظومه‏های لیلی و مجنون و خسرو 
و شیرین نظامی گنجوی در قالی‏های تصویری ایران از دوره‌ی قاجار تا امروز« در بخش قالیچه‏های با موضوع لیلی 

و مجنون؛ قالیچه‏هایی که در آن‌ها شتر »درون ترکیبی« نقش اصلی است را مورد تحلیل تصویری قرار داده است. 
لازم به ذکر است برای آشنایی بیشتر با این شیوه‌ی نقش‌پردازی؛ از آن جا که آن‌ها پیش از حضور در قالیچه‏های 
تصویری در نگارگری ایران و هند وجود داشته‏اند مطالعه‏ی پژوهش‏هایی که در حیطه‏ی نقاشی بودند نیز ضروری 
است. در این راستا می‏توان به پژوهش‏های جدی در قالب رساله، پایان‌نامه و مقاله‏های زیر اشاره نمود: شاه‏چراغ در 
پایان‌نامه‏ی کارشناسی ارشد خود )دانشگاه سیستان و بلوچستان، 1392( با عنوان »مطالعه‌ی‏ نقوش درون‏ترکیبی در 
نگارگری ایران و هند مغول و مقایسه‏ آن با آثار آرکیم بولدو« به مطالعه‏ی تطبیقی این‌گونه آثار در نگارگری ایران، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             3 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

80

هند گورکانی و آثار آرکیم بولدو نقاش ایتالیایی در سده‏ی شانزدهم میلادی پرداخت. همچنین )طاهری و شاه‏چراغ، 
1395( در مقاله‏ی »مطالعه‏ی تطبیقی نقوش )درون ترکیبی( در نگارگری ایران و دوره‌ی سلاطین مغولی هند و آثار 
تابلو پرتره زمین آرکیم بولدو(« چاپ شده  آرکیم بولدو )نگاره‌ی شتر و ساربان، پری چنگ‌نواز سوار بر شتر و 
در نشریه‏ی نگره »سه اثر مورد نظر را توصیف و تحلیل تطبیقی نمودند. )طاهری، شاه‏چراغ و ناصرنژاد،1394( در 
مقاله‏ی دیگری با عنوان »بررسی شخصیت‏های نگاره‌ی نبرد رستم با پادشاه مازندران در نگارگری مکتب شیراز با 
توجه به شیوه‏ی )درون‏ ترکیبی( و )درون صخره‏ای( در نشریه‏ی نقش‌مایه، سه نگاره‌ی »درون ترکیبی« مکتب شیراز 
دوره‏ی تیموری را تحلیل نمودند. )طاهری و شاه‏چراغ، 1392( در اولین همایش میراث مشترک ایران و هند در 
مقاله‏ی دیگری با عنوان »بررسی تطبیقی آزاده‌ی چنگ‌نواز سوار بر شتر در نگارگری ایران با پری چنگ‌نواز سوار بر 

شتر »درون ترکیبی« در نگارگری مغولی هند« این دو نگاره را مورد توصیف و تحلیل تطبیقی قرار دادند. 
از جمله پژوهش‏های دیگری که به طور جدی این شیوه‌ی نقش‌پردازی را مورد بررسی قرار داد می‏توان به 
پایان‌نامه‏ی دکتری )صدیقه نایفی، 1398( در دانشگاه هنر اصفهان با عنوان »تبیین زمینه‏های اجتماعی نقاشی‏های 
تبیین  به  بازتاب  رویکرد  از  استفاده  با  رساله  این  در  وی  نمود  اشاره  بازتاب«  نظریه‌ی  اساس  بر  ترکیبی صفوی 
زمینه‏های اجتماعی تأثیر‌گذار در بازنمایی چنین نگاره‏هایی در نقاشی دوره‌ی صفویه پرداخته است. در راستای این 
رساله‌ی وی دو مقاله در سال 1397 با عناوین »بازتاب قلندران صفوی در نگاره‌ی شتر ترکیبی همراه با ساربان«، 
»حاکمیت بر رعایا: بازتاب ایدئولوژی صفویان در نقاشی‏های »مرد سوار بر اسب و فیل ترکیبی )پیکره در پیکره(« و 
همچنین یک مقاله در سال 1399 با عنوان »زنان مسلط بر اجتماع در نقاشی‏های ترکیبی صفوی؛ مطالعه‌ی موردی: 
زن سوار بر شتر ترکیبی، اواخر سده‏ی 10ه.ق/16م. منتشر نموده است. در مقاله‌ی اول وی با رویکرد تاریخ اجتماعی 
و نظریه‏ی بازتاب به مسأله‌ی چیستی هویت پیکره‏های انسانی متمایز کوچک‌تر و چرایی حضور آن‌ها در نگاره‏ی 
منتخب می‏پردازد. در مقاله‌ی دوم وی در مطالعه‌ی نگاره، با مبنا قرار دادن نظریه‏ی بازتاب مبنی بر انعکاس جامعه 
و ایدئولوژی مسلط در آثار هنری به چیستی هویت و کنش پیکره‏های موجود در این آثار و نقش آن‌ها در تکوین 
جامعه و چگونگی بازتاب جامعه در آن ‌ها پرداخته است. در مقاله‏ی سوم نیز همچنین نگاره‏ی مورد نظر را با استفاده 

از نظریه‏ی بازتاب مبنی بر انعکاس جامعه در اثر هنری مورد تحلیل و تفسیر قرار می‏دهد. 
وجه تمایز این پژوهش با تحقیقات پیشین در حوزه‏ی فرش‏های تصویری قاجاری، در پرداختن به یک قالیچه،‏ 
با نقش اصلی موجودی »درون‏ترکیبی« است که آن را به طور خاص؛ توأمان مورد خوانش ساختاری و محتوایی قرار 
می‏دهد. ضمن این که در این راستا می‏توان این تحقیق را پژوهشی بینا رشته‏ای دانست که به وجه ادبی مرتبط با کتیبه‏های 

موجود در حاشیه‏ی قالیچه و چیستی حیوانات تشکیل دهنده‏ی شتر »درون ترکیبی« به طور دقیق پرداخته است.

■ روش تحقیق
با  این مقاله  نقد قرار می‏گیرد. در  یا شمایل‌نگاری روشی است که در آن تصویر مورد مطالعه و  آیکونوگرافی 
استفاده از روش شمایل‌نگاری اروین پانوفسکی7 صرفاً به توصیف پیش شمایل‌نگارانه8 و تحلیل شمایل‌نگارانه‏ی9 
قالیچه‏ی»شتر لیلی« پرداخته می‏شود. مرحله‏ی توصیف که یک شبه آنالیز فرمی است، تمام عناصر تصویری و 
نوشتاری قالیچه را مورد شناسایی و توصیف قرار می‏دهیم. »مرحله‏ی توصیف پیش آیکونوگرافیک محدود به 
دنیای ساختارها و نقش‌مایه‌ها است، چرا که دست‌یابی به موضوع اولیه یا طبیعی که خود موضوعات واقعی10 و 

بیانی11 را در بردارد، از اهم اهداف این مرحله است« )عبدی، 1390: 49(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             4 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


81

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

در معنای واقعی، باید در اولین نگاه، رویداد اصلی‏ که در متن قالیچه در حال رخ دادن است را شناسایی نماییم و به 
این منظور شناخت موضوعات ضروری است، به عبارتی باید آشنایی کامل با اعیان و رویداد‏ها، در بستر فرهنگی که اثر 
در آن خلق شده است داشته باشیم. در واقع با شناسایی فرم‏های آشنا از طریق درک روابط بین آن‌ها با بعضی از اشیاء یا 
موضوعاتی که قبلًا از طریق تجربه‏ی عملی برای ما شناخته شده‏اند، معنای واقعی دریافت خواهد شد. معنای بیانی نیز 
واکنش و حسی است که پس از شناسایی معنای واقعی در ما ایجاد می‏شود. این سطح از معنا با همدلی12دریافت می‏شود. 
در گام بعدی و در مرحله‏ی تحلیل، باید با زبان تمثیل و اشاره آشنا باشیم. »نیل به این مرحله به بیش از آن‌چه با مضامین 
و وقایعی که با تجربه‏ی عملی به دست می‏آید، نیاز دارد و نه تنها نقش‌مایه‏ها و پیش فرض‏های بدیهی، بلکه تصاویر، داستان‏ها 
و تمثیل‏هایی را که متضمن دلالت‏های ضمنی مرتبط با موضوع مورد نظر است نیز در بر دارد« )همان: 54(. در این مرحله 
سعی در شناسایی معنای ثانویه و یا قراردادی اثر داریم که همان معنای ضمنی در پس تمام عناصر تا این سطح از تحلیل است.

• • توصیف پیش شمایل‌نگارانه‏ی قالیچه‏ی )شتر لیلی(
قالیچه‏ی‏ شتر لیلی )تصویر1( از جمله قالیچه‏های تصویری قاجاری است که در اوایل قرن سیزدهم هجری قمری 
در راور کرمان بافته شده است. اندازه‏ی آن 110 در 168 سانتی‏متر، گره‏ آن نامتقارن، رج‌شمار 40، تار آن نخ 

تابیده، پود آن نخ خام دولا و پرز پشم دارد )خشکنابی، 1377: 48(. 

تصویر 1- قالیچه‏ی »شتر لیلی« راور، کرمان، 1896م. مجموعه فرش‏‏های 
خصوصی )سازمان اتکا، 1361: 446(

تصویر 2- ترتیب اشعار داخل کتیبه‏های حاشیه به ترتیب شماره، از 
گوشه‏ی پایین سمت چپ قالیچه

این قالیچه در قالب یک مستطیل عمودی است که دور تا دور آن به شیوه‏ی قالی‏های کلاسیک ایرانی، دارای یک حاشیه‏ی 
پهن و دو حاشیه‏ی باریک در دو طرف است. حاشیه‏های باریک‏‌تر همانند قالی‏های سنتی دارای نقوش گیاهی است اما حاشیه‏ی 
پهن آن شانزده کتیبه به خط نسخ دارد که با رنگ سفید در قاب‏های مشکی بافته شده است، این کتیبه‏ها شامل ابیاتی هستند که 
داستان قالیچه را روایت می‏کنند و ما بین آن‌ها در قاب‏های بیضی شکل کوچک زمینه‏ لاکی، گل‏های زنبق سفید جای گرفته‏اند. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             5 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

82

حاشیه‏ی به‌کار رفته در این قالیچه از نوع »حاشیه با تناسبات مرسوم و کتیبه‏دار« است »فرش‏های تصویری که 
مضامین ادبیات کهن ایران را موضوع کار خویش قرار داده‏اند غالباً دارای چنین حاشیه‏ای هستند، حاشیه‏ای دارای 
تناسبات رایج و کتیبه‏ی حاوی اشعار.کتیبه‏ها غالباً حاوی ابیاتی هستند که داستان متن فرش را روایت می‏کنند. این 
کتیبه‏ها در درون حاشیه‌ی بزرگ و حتی حاشیه‏های کوچک، تصویر متن را همراهی می‏کنند. چنین فرش‏هایی عموماً 

شهری‌باف هستند« )رشادی، مرآثی، 1390: 62(. اشعار داخل کتیبه‏های قالیچه )جدول 1( به این شرح هستند: 

جدول 1- متن اشعار کتیبه‏های قالیچه‏ی »شتر لیلی« راور

2- مصرع حذف شده: )زین سوز چنین کشد زبانه(  1- نو خامه این کهن فسانه 
4- میرفت سوی قبیله شوی3- کانروز که مهد آن پریروی 
6- در دامن دشت دید مجنون5- از قافله نامناسبی دون  

8- یک یک شده داغدار راهش7- مصرع حذف شده: )وانجانوران ...راهش(
10- کز خرمن او نماند کاهی9- لیلی چو شنید برزد آهی

12- از قافله سوی او شد و گفت11- مصرع حذف شده: )چون ناله او ز کوه بشنفت(  
14- با شاه قبیله و نکاحش13- بستند برغبت و صلاحش 

16- از جای برآمد و خروشید15- مجنون ز دلش چو شعله جوشید 
18- میگفت خراب حال رنجور17- مصرع حذف شده: )گریان سوی محمل آمد از دور(          

همچنین بیت به خرگوش خفته مبین زینهار که چندان که خسبد دود وقت کار، دو مصرع آن به صورت جداگانه در 
دو عرض بالا و پایین کادر قالیچه جای گرفته‏اند.

متن تصویری داستان این قالیچه در فضای باز طبیعت در حال رخ دادن است، رنگ کل زمینه کرم بوده و 
کادر میانی از سه پلان تشکیل شده است. در پلان اول تعدادی حیوان شامل غزال، بوزینه، سگ و ببر در حال 
نبرد با اژدهای سرخ رنگ بال‏داری هستند که در سمت راست آن‌ها یک فرشته- هارپی13 )زن- پرنده( با چهره‏ای 

رضایت‌بخش در حال نظاره کردن این رویداد است. )تصویر3(

تصویر 3- نبرد حیوانات فرمانبردار مجنون با اژدهای بال‏دار و نظاره کردن فرشته- هارپی به آن‌ها

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             6 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


83

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

پلان دوم محل اصلی ماجرای داستان بر طبق اشعار داخل کتیبه‏ها است. پیکر شتری نیم رخ، رو به سمت چپ در حال 
حرکت است. در جلوی این مرکب تصویر مرد برهنه‏ای دیده می‏شود که فقط یک دامن آبی روشن به تن دارد، روی سر 
او آشیانه‏ی پرنده‏ای است که داخل آن دو جوجه است؛ وی با قرار دادن افسار شتر به زیر بغلش آن را هدایت می‏کند، در 
دست‏های او شی‏ءای شبیه به دف وجود دارد. پرنده‏ای از سمت بیرون کادر در جهت آشیانه‏ی روی سر این مرد به صحنه 
وارد شده که موازی با آن در سمت راست، پرنده‏ی دیگری در حال خارج شدن از کادر است. زمینه‏ی منظره‏ی قالیچه 
در این قسمت، از آن‌جا که طبق داستان در بیابان رخ می‏دهد تا ابتدای پلان سوم تنک و دارای پوشش گیاهی کمی است. 
در بین عناصر تصویری که در این بخش وجود دارد تصویر شتر شاخص‏‌تر است، این پیکره خیالی که به 
شیوه‏ی »درون ترکیبی« بوده و درون آن از تعداد زیادی پیکره‏های کوچک‌تر به صورت فشرده تشکیل شده است 
در واقع در شکل بیرونی و خطوط محیطی‏اش تصویر یک شتر واقعی و طبیعت‏گرا را بازنمایی می‏کند. تعداد 
اجزای تشکیل‌دهنده‏ی این پیکره چهل و نه عدد است که در )تصویر4( با آنالیز خطی، موجودات تشکیل دهنده‏ی 
آن شماره‌گذاری شده‏اند؛ تعداد انسان‏ها در این مجموعه هشت و حیوانات چهل و یک است که شامل گونه‏هایی 
به  پرنده، یوزپلنگ، شیر، سگ، شغال، آهو و غیره هستند که در )تصویر5(  مار،  فیل،  چون خرگوش، ماهی، 

صورت مجزا پیکره‏ی هر کدام از آن‌ها از داخل فیگور اصلی شتر بیرون آورده شده است.

                         تصویر 4- آنالیز خطی »شتر لیلی« راور                                  تصویر 5- آنالیز تصویری اجزای تشکیل‌دهنده‏ی »شتر لیلی«

»درون ترکیبی‏ها از دیگر نقوش انسانی، حیوانی، خیالی، اشیاء و عناصر طبیعت به صورت در هم تنیده و فشرده 
تشکیل شده‏اند و این ترکیب درون بدنی به نحوی است که همه‏ی آن‌ها در کنار هم، در نهایت یک شکل واحد از 
انسان، حیوان یا موجودی تخیلی را می‏سازند. این شیوه‏ی نقش‌پردازی در قرن دهم هجری/ شانزدهم میلادی در 

هنر نگارگری ایران و هند ]گورکانی[14 بسیار رایج بوده است« )طاهری و شاه‏چراغ، 1395: 63(.
کوهان شتر با رواندازی نقش و نگاردار، شامل نقوش گیاهی و اسلیمی پوشیده شده است که مجدداً بر روی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             7 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

84

آن تختی با تزیینات هندسی قرار دارد، بر روی این تخت زن جوانی با لباسی زیبا به رنگ زرد و قرمز، اما چهره‏ای 
غمگین نشسته و زن دیگری در پشت او دسته‏ی سایبان گنبد‌دار پر تزیینی را نگه داشته است.

در بین موضوعات مختلفی که در بازنمایی قالیچه‏های تصویری قاجاری به‌کار می‏رفت پرداختن به مضامین کلاسیک 
ادب فارسی به‌ویژه »ادبیات غنایی«15 از جایگاه ویژه‏ای برخوردار بود. در این بین منظومه‏ی عاشقانه‏ی »لیلی و مجنون« 
از کتاب مشهور خمسه‏ی نظامی، از جمله داستان‏هایی است که بسیار مورد توجه هنرمندان قالی‌باف قرار گرفت. بعد از 
نظامی شاعران زیادی از این اثر اقتباس نموده و به تقلید از آن مثنوی‏هایی سرودند که از جمله‌ی مشهورترین آن‌ها لیلی 
و مجنون مکتبی است. ابیاتی که در کتیبه‏های حاشیه‏ی قالیچه‏ی راور وجود دارد به ترتیب، با شماره‏ی یک از گوشه‏ی 

سمت چپ پایین قالیچه شروع می‏شود. )تصویر2(

•  •  لیلی و مجنون به روایت مکتبی شیرازی
در عرب پادشاهی دولت‌مند اما بی فرزند است که سید عامری نام دارد. وی با نذر و نیاز بالاخره صاحب پسری به 
نام قیس می‏شود. طالع‌بینان رنج و اندوه برای این پسر پیش‌گویی می‏کنند. قیس مراحل کودکی و نوجوانی را پشت 
سر می‏گذارد و به مکتب می‏رود. در میان هم مکتبی‏ها عاشق دختری زیبا به نام لیلی می‏شود. لیلی نیز دل به قیس 
می‏سپارد. راز عشق این دو به بیرون از مکتب درز می‏کند، خبر به مادر لیلی می‏رسد. مادر، لیلی را از رفتن به مکتب 
منع می‏کند. قیس نیز با نیامدن لیلی به مکتب، ترک کتاب و مکتب می‏کند و به خرابه‏ای می‏گریزد و روز و شب 
زاری می‏کند و از آن روز به بعد مردم به او لقب مجنون می‏دهند. مجنون هرگاه دلتنگ می‏شود به کوه نجد می‏رود 
و ناله می‏کند و می‏گرید. پدر مجنون در اندیشه‏ی درمان، وی را نزد طبیب می‏برد اما سودی ندارد. سید عامری به 
خواستگاری لیلی می‏رود و قول می‏دهد هر چه از گنج و مال بخواهند بدهد. اما پدر لیلی با خشم مجنون را دیوانه 
می‏خواند و مخالفت می‏کند. در روزگار مجنون پیری پارسا بر کوهی کهن جای دارد که مستجاب الدعوه است. پدر 
مجنون وی را نزد آن پیر می‏برد تا با دعای وی حال مجنون بهبود یابد. اما این کار هم بی‏فایده بود. سید عامری 
چون از کار فرزند در می‏ماند او را به حج می‏برد. چون به کعبه می‏رسد علی‌رغم خواست پدر که می‏خواهد دوری 
از عشق لیلی را از خداوند بخواهد، برعکس از خدا می‏خواهد عشق لیلی را در دل او زیادتر نماید. از آن طرف 
نیز لیلی از عشق مجنون می‏سوزد و هر روز ضعیف‌تر می‏شود. روزی به هنگام بهار وی به قصد تفرج در باغی به 
گردش می‏رود. در آن جا ابن سلام، شاه یکی از قبایل دیگر، که از آن جا گذر می‏کرد،  لیلی را می‏بیند و دل به او 
می‏بازد. در این میان نیز شخصی به نام نوفل چون از عشق لیلی و مجنون آگاه می‏شود تصمیم می‏گیرد آن دو را به 
هم برساند. جنگی خونین اما بی فایده در می‏گیرد. بعد از این ماجرا مجنون راهی بیابان می‏شود. در این میان ابن 
سلام به خواستگاری لیلی می‏رود، لیلی را به عقد وی در می‏آورند؛ اما او حتی اجازه نمی‏دهد که ابن سلام به وی 

نزدیک شود. بعد از مدتی پدر مجنون از غصه شوریدگی فرزند جان می‏سپارد. و کمی بعد مادرش نیز می‏میرد.
از آن سو که میل ابن سلام به لیلی زیاد می‏شود و می‏داند سبب این احوال مجنون است، قصد می‏کند او را 
هلاک کند. با تیر و کمان رو به دشت می‏نهد و مجنون را می‏یابد. همین که قصد می‏کند تیغ بر فرق مجنون زند، 
درندگان حامی مجنون او را پاره پاره می‏کنند. یاران، ابن سلام را دفن می‏کنند و به لیلی و اهل قبیله ماجرا را 
می‏گویند. لیلی به بهانه‏ی زیارت گور ابن سلام راه بیابان را پیش می‏گیرد و از فرزانه طبیبی می‏خواهد مجنون 
را نزد او بیاورد. چون دیدار میسر می‏شود و هر دو به هم می‏رسند، بیهوش می‏شوند و چون به هوش می‏آیند تا 
صبح راز و نیاز می‏کنند. پس از گفت و گویی و راز و نیازی، مجنون راه بیابان پیش می‏گیرد و لیلی ناله و فغان. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             8 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


85

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

پاییز آن سال از راه می‏رسد و لیلی بیمار شده سرانجام، مجنون گویان می‏میرد. کسی خبر مرگ لیلی را به مجنون 
می‏رساند. مجنون با خیلی عظیم درندگان همراه، به سوی لیلی می‏آید و تابوت او را در آغوش می‏گیرد و همان 

جا جان می‏دهد )ذوالفقاری و ارسطو، 1389: 39تا46(.

• • تحلیل شمایل‌نگارانه‏ی قالیچه‏ی )شتر لیلی(
بافنده‏ی این قالیچه الگوی دقیقی برای بازنمایی آن در اختیار داشته است. در دوره‏ی قاجار یکی از عواملی که باعث 
گسترش جریان تصویرگرایی در آثار مختلف هنری شد، ورود چاپ سنگی به ایران بود. چاپ سنگی امکان بازتولید 
آثار هنری گذشته را به تعداد زیاد امکان‌پذیر نمود، به طوری که نسخه‏های چاپ شده‏ی متعدد به راحتی در اختیار 
اقشار مختلف مردم حتی در نقاط دور دست قرار می‏گرفت. در این راستا می‏توان به )تصویر6( اشاره نمود که یک 
نسخه‏ی چاپ سنگی با عنوان »وداع لیلی با مجنون« است که بعد از چاپ با دست رنگ‌آمیزی شده است. این اثر 
از لحاظ موضوع، ساختار و عناصر تصویری و نوشتاری، بسیار شبیه به قالیچه‏ی شتر لیلی است و تنها در یک‌سری 
جزییات با هم تفاوت دارند، بر اساس همین اشتراکات می‏توان آن را الگوی تصویری این قالیچه دانست. در معرفی 
ابیات کتیبه‏ها در )تصویر2(، کادرهای قرمز رنگ تو خالی داخل کادر اصلی قالیچه، به شماره‏های 2،7،11،17، جای 
مصرع‏هایی هستند که در نسخه‏ی چاپی »وداع لیلی با مجنون« حضور دارند، اما در قالیچه حذف شده‏‏اند! به نظر 
می‏آید که این نسخه‏ی چاپی، خود کپی از یک نقاشی قدیمی‏تر با عنوان »بزم روحانی« مربوط به مکتب نگارگری 
گورکانیان هند ‏باشد. )تصویر7( در واقع این نقاشی الگوی نسخه‌ی چاپ سنگی و به دنبال آن قالیچه‏ی شتر لیلی 
بوده که هنرمند چاپگر ایرانی، تغییراتی در طرح اصلی هندی-گورکانی- آن داده است. تغییراتی چون جایگزین 
شدن زن سوار بر شتر– لیلی- با فرشته‏ی چنگ‌نواز، پرنده با فرشته‏ی عود سوز به دست، مجنون با دیو و یک‌سری 

تغییرات در اجزای تشکیل‌دهنده‏ی پیکر شتر.

تصویر 6- چاپ سنگی، وداع لیلی با مجنون، اثر سید محمد اصفهانی، 
(https://pin.it/kjogy6ekaleu6z) 1860م. موزه‌ی هنر ژنو

تصویر 7- بزم روحانی، مکتب گورگانی، اوایل قرن 17م. موزه‌ی بریتیش 
لندن )راجرز، 1382:128(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             9 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

86

موجودات »درون ترکیبی« در هنر ایران از قرن نهم هجری وجود داشته‏اند، اما اوج محبوبیت آن‌ها مربوط به 
مکتب صفوی است. آن‌ها معمولاً به صورت تک برگ‏هایی با نقش اصلی اسب، فیل یا شتر به تصویر در می‏آمدند. 
این‌گونه آثار نگاره‏هایی مستقل از متن بودند که حضور کتیبه یا نوشته در کنار آن‌ها به ندرت دیده می‏شود. همزمان 
با صفویان، علاقه به بازنمایی موجودات »درون ترکیبی« در مکتب نگارگری گورکانیان هند نیز از قرن شانزدهم 
میلادی آغاز شد. بعد از صفویان تا دوره‏ی قاجار حضور این مخلوقات خیالی در هنر ایران دچار رکود شد و بر 
خلاف آن در هندوستان، در هنرهای مختلف، حتی تا دوره‏ی معاصر تداومی پر رنگ یافتند. »این شیوه اغلب در 
رقعه‏ها و بدون متن یا نوشته به تصویر در می‏آمد. در این نگاره‏ها پیکره‏ی اصلی را معمولاً انسان، شتر، اسب و فیل 
تشکیل می‏داد، و عناصر تشکیل‌دهنده‏ی این پیکره‌ی اصلی مجموعه‏ای از حیوانات، انسان‏ها، موجودات تخیلی و 

در بعضی از موارد به همراه اشیاء بود« )شاه‏چراغ، 1392: 17(.
در پلان سوم که صحنه‏ی باغی را نشان می‏دهد، مرد جوان که جلوتر از بقیه‏ی سواران دیگر است، داماد؛ ابن 
سلام یا همان »شاه قبیله« است که در کتیبه‏های قالیچه از او یاد شده است. در پلان دوم زنی که سوار بر شتر روی 
تخت نشسته و ندیمه‏ای سایبان بر سرش نگه داشته است، عروس یا همان لیلی است. مجنون در جلوی شتر افسار 
را گرفته و مرکب را به پیش می‏برد. وی عاشقی بود که از غم لیلی آن‌قدر در کوه و بیابان با وحوش همنشین شد 
که شیر وحشی در کنار او اهلی شد و پرنده بر سرش لانه ساخت. وی همان طور که نظامی از او با عنوان پادشاهی 
سلیمان شان یاد می‏کند، در این جا هدایت‌گر ملت خود، دد و دامی است که همگی با صلح و آرامش در کنار 
هم مرکب معشوق او را ساخته‏اند. در منظومه‏ی »انس مجنون با وحوش و سباع« از مثنوی لیلی و مجنون نظامی، 

همنشینی مجنون با حیوانات در بیابان این‌گونه توصیف شده است:
صاحب خبر فسانه‌پرداز زین قصه خبر چنین کند باز

ریحان سراچه سفالین کان دشت بساط کوه بالین
وز طعنه و خوی خلق رسته وحشی شده و رسن گسسته

با بیخ نبات‏های خضرا خو کرده چو وحشیان صحرا
نه خوی دد و نه حیطه دام با دام و ددش هماره آرام

آورده بحفظ دور باشی از شیر و گوزن خواجه تاشی
در خدمت او شده شتابان هر وحش که بود در بیابان
از شیرو گوزن و گرگ و روباه لشگرگاهی کشیده بر راه

او بر همه شاه چون سلیمان ایشان همه گشته بنده فرمان
					 )دستگردی، 1363: 167(   

بنابراین، مجموعه‏ای که شتر لیلی را ساخته‏اند کنایه از حیواناتی هستند که نظامی در اشعار خود به آن‌ها اشاره 
نموده است. ضمن این که در میان این مجمع حیوانی تعدادی انسان– زن و مرد- نیز دیده می‏شود که برخی از 
آن‌ها در حال نوازندگی هستند، آن‌ها می‏توانند کاروان عروسی لیلی باشند. مکتبی نیز در اقتباس آن از اثر نظامی، 

در بعضی از ابیات به این موضوع اشاره دارد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            10 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


87

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

پرویز تناولی نیز در کتاب خود به یک مدرک شفاهی اشاره دارد: »در برخی از صحنه‏ها، شتر لیلی ترکیبی 
است از مجموع حیوانات مختلف، این صحنه زاده‏ی تخیل نقاشان و قالی‌بافان است و از داستان‏های شفاهی که 
مردم در اطراف افسانه‏ها می‏سازند سرچشمه گرفته است و به اصطلاح شاخ و برگی است که مردم به داستان 
لیلی و مجنون افزوده‏اند و شرح آن از این قرار است. حیوانات بیابان که از دیرباز غم‌خوار و همنشین مجنون 
شده بودند و از نیاز مجنون به دیدار لیلی آگاهی داشتند همه در هم می‏آمیزند و از مجموع خود شتری به وجود 

می‏آورند که لیلی را بر خود نشانده به دیدار مجنون می‏آورد« )تناولی، 1368: 65-66(. 
دو قالیچه‏ی قاجاری دیگر با موضوع »شتر لیلی« )تصاویر 8 و 9( که شباهت زیادی به قالیچه‏ی راور دارند، علاوه 
بر اشعار مکتبی )وصلت لیلی با ابن سلام( -صرف نظر از یک‌سری جابه‌جایی‏ها در حروف، کلمات، ابیات و مصرع‏ها- 
حاوی کتیبه‏هایی از منظومه‏ی »انس مجنون با وحوش و سباع« نظامی هستند که در قالیچه‏ی راور وجود ندارد. این 
ابیات می‏توانند توجیه کننده‏ی حیوانات حامی مجنون باشند که در قالیچه راور به عنوان مرکب لیلی حضور یافته‏اند. 

همچنین وجود بیت آغازین: فرزانه سخن‌سرای بغداد/ از سر سخن چنین خبر داد، از منظومه‏ی »آگاهی مجنون از 
شوهر کردن لیلی« از مثنوی لیلی و مجنون نظامی، در هر دو نمونه‏ی اخیر، به وضوح به موضوع عروسی لیلی اشاره دارند. 
برای نمونه در )جدول2( اشعار موجود در قالیچه‏ی تصویر 8 ارایه شده است: که اشعار مکتبی از منظومه‏ی  
»وصلت لیلی با ابن سلام« با رنگ سبز، اشعار مربوط به منظومه‏ی »انس مجنون با وحوش و سباع« نظامی با رنگ 
قرمز و بیت آغازین از منظومه‏ی »آگاهی مجنون از شوهر کردن لیلی« مثنوی نظامی با رنگ آبی مشخص شده‏اند.

            تصویر 8- قالیچه‏ی شتر لیلی، بافت ایران، 1930م                                تصویر 9- قالیچه‏ی شتر لیلی، بافت ایران، تبریز، قاجار )مهدی‌زاده، 1399(، 
                   )https:// galerieshabab.com(                                               متعلق به کلکسیون شخصی ابوالفضل )امید( غیبی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            11 / 19

https://galerieshabab.com
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

88

جدول2- اشعار موجود در قالیچه‏ی عروسی لیلی از تصویر 8

از سر سخن چنین فرزانه سخن‌سرای بغداد
خبر داد

آنروز که مهد آن 
پریروی

میرفت سوی قبیله 
شوی

از قافله نامناسبی دون

در دامن دشت دید صاحب خبر فسانه پرداز
مجنون

زین قصه چنین خبر 
دهد باز

مجنون ز دلش چو 
شعله جوشید

کان دشت بساط کوه 
بالین

از جای برآمد و خروشید

گریان سوی محمل آمد ریحان سراچه سفالین
از دور

میرفت سوی قبیله آنروز که دید آن پریروی
شوی

از قافله نامناسبی دونصاحب خبر فسانه پرداز

او بر همه شاه چون با بیخ نبات های خضرا
سلیمان

زین قصه چنین خبر 
دهد باز

میرفت سوی قبیله 
شوی

ایشان همه گشته بنده 
فرمان

لشگرگاهی کشیده 
بر راه

از شیرو گوزن و گرگ 
و روباه

در خدمت او شده 
شتابان

هر وحش که بود در 
بیابان

در قالیچه‏ی راور فقط تعدادی از ابیات مرتبط با عروس لیلی در کتیبه‏ها آورده شده است، اما لازم به ذکر است که 
برای درک بهتر رویداد تصویر شده در قالیچه و یافتن معنای پنهان اثر، لازم است ابیات قبل‏تر و بعدتر خارج از قالیچه، 

از منظومه‏ی اصلی شاعر، خوانده شود: )مصرع‏های به کار رفته در قالیچه‏ی راور با رنگ سبز مشخص شده‏اند.(
زین سوز چنین کشد زبانه نوخامه‏ی این کهن فسانه
می‏رفت سوی قبیله‏ی شوی کان روز که مهد آن پریروی

بر دامن کوه دید مجنون از قافله نامناسبی دون
پهلو به زمین نهاده زاندوه اخگر شده زآتش دلش کوه
یک یک شده داغدار آهش زان جانوران به خاک راهش

از قافله سوی او شد و گفت چون ناله‏ی او ز کوه بشنفت
در پختن آرزوی بدخواه کای سوخته خویش از آتش آه
تو بادیه را حصار کرده آهو دگری شکار کرده

به گر بگذاری این هوس را وز خر بگشای این جرس را
در آتش انتظار اویی کان یار که بیقرار اویی  

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            12 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


89

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

با شاه قبیله‏ای نکاحش بستند به رغبت و صلاحش
آورده برون دو سر ز رختی همچون دو شکوفه از درختی
از خیل پدر به خانه‏ی شوی اکنون رود آن نگار دل جوی
این قافله بین که در گذارست گر گفت منت نه استوار است
مجنون ز دمش چو شعله جوشید از جای درآمد و خروشید

گریان سوی محمل آمد از دور می‏گفت خراب حال و رنجور
کای مرهم جان دردناکم درد دل و داروی هلاکم
پیوند چرا ز من بریدی گر زان که به از منی ندیدی  

باید بتر از منی نه چون من نی نی، ز محبتت به هر فن
 دستی که تو را کشد در آغوش آن دست بریده باد از دوش

از پوست برون، چون مغز بادام چشمی نگرنده‏ی تو مادام
سر کوفت به سنگ و سنگ بر سر گفت این و تپان چو مرغ بی پر

کز خرمن مه نماند کاهی لیلی چو شنید بر زد آهی
ای از قدم تو بر دلم خار می‏گفت به آب دیده کای یار

کان رشته به دست دیگران بود پیوند به جز توام از آن بود
زین راه دلم غبار دارد لیکن دگری مهار دارد

					 )ذوالفقاری و ارسطو، 1389: 191-192(    

• • داستان این بخش از شعر 
به روایت مکتبی و البته به روایت نظامی، لیلی خواستگاران بسیار دارد؛ از جمله ابن سلام بغدادی. ابن سلام با تحفه‏های 
گران قیمت خانواده‏ی لیلی را به ازدواج او و لیلی خرسند می‏سازد. هنگامی که کاروان عروسی به سوی قبیله‏ی شوهر 
این میان آدم بی‌ادب  لیلی می‏سوزد. در  اندوه‌ناک نشسته و در آتش حرمان  رهسپار است. مجنون در دامن کوهی، 
فرومایه‏ای از کاروان جدا شده و نزد مجنون می‏آید و مجنون را سرزنش می‏کند که تو چرا در عشق کسی می‏سوزی که 
وفایی ندارد و هم اکنون با رغبت و علاقه‏ی خود به نکاح شخص دیگری- شاه قبیله- در آمده است. چرا بی‌قرار کسی 
شده‏ای که هرگز منتظر تو نیست، اگر سخن مرا باور نداری نگاه کن و ببین که لیلی هم اکنون رهسپار قبیله‏ی شوی 
است. مجنون سراسیمه و نگران بر می‏خیزد و از سخنان آن شخص آشفته می‏شود و به سمت کاروان عروسی می‏رود. 
از سوز دل فریاد بر می‏آورد و با سخنان ناب عاشقانه و گله‌گذاری‏های دلسوزانه از لیلی شکایت می‏کند، لیلی که فریاد 
زاری مجنون را می‏شنود با او هم‌نوا و هم ناله شده و توضیح می‏دهد که او ناخواسته به این وصلت تن داده و به این 
ازدواج اجباری راضی نیست و به مجنون وفادار است که نماد این وفاداری در قالیچه گل‏های زنبق سفیدی است که 

ما بین کتیبه‏های حاشیه قرار گرفته‏اند. زنبق سفید نمادی از پاکی، عفت و بی‌گناهی است. )تصویر10(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            13 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

90

شد عقد نشستگان گسسته چون عقد نکاح گشت بسته
با او به مراد کرد میلی رفت ابن سلام پیش لیلی

کان آرزویش به سینه بشکست لیلیش به سینه زد چنان دست
زد بر رخ خویشتن تپانچه وانگاه چو سرخ گل به غنچه  
چون خار به گلبنم میاویز گفتا به ادب نشین و برخیز

)همان: 190( 						    

تصویر10- گل زنبق سفید ما بین کتیبه‏های حاشیه‏ی قالیچه‏ی »شتر لیلی« راور

در پلان اول قالیچه رویداد بسیار مهمی در جریان است؛ تعدادی از حیوانات حامی مجنون، در حال نبرد با 
اژدهایی سرخ رنگ هستند. در اساطیر ایران اژدها نماد بدی و اهریمن است. در این‌جا این اژدها کنایه از ابن اسلام 
دارد که در قالیچه، با رنگ سرخ، از لحاظ تصویری با جوان شکارچی سوار بر اسب -ابن سلام- در پلان سوم 
ارتباط می‏یابد. »در بعضی از داستان‏ها نیز، اژدها رباینده‌ی دختران است و پهلوان، پادشاه یا ایزد با کشتن اژدها، 
دختر یا دختران را از بند می‏رهاند و گاه با آن‌ها ازدواج می‏کند و یا انتقام خونشان را می‏گیرد. در این طرح داستانی 
که سابقه‏ی هند و اروپایی دارد؛ اژدها، یا عاشق و خواستار زنان و دختران است، یا آن‌ها را می‏رباید و یا می‏بلعد. 
بن‌مایه‌ی دخترخواهی و دختر ربایی اژدها محتملًا نشان‌دهنده‏ی جنبه‌ی نرینه‌ی این موجود در معتقدات و روایات 

اساطیری، حماسی و عامیانه است« )مصطفی، 1381: 693(. 
همچنین نظامی نیز به این موضوع اشاره دارد، وی در مثنوی لیلی و مجنون می‏فرماید که ابن سلام، با آوردن 
هدایای بسیار و گران‏بها توانست رضایت پدر و مادر لیلی را به ازدواج خود با لیلی جلب نماید و به این ترتیب 

ماه -لیلی- به دهان اژدها -ابن سلام- رفت:
اقرارش ازین قرار نگذشت چندان که بگرد کار برگشت
مه را به دهان اژدها داد« بر کردن آن عمل رضا داد

)دستگردی، 1363: 139( 					   

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            14 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


91

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

در این بخش از قالیچه، نبرد حیوانات با اژدها، تمثیلی از پیروزی خیر -مجنون- بر شر-ابن سلام- است. چهره‏ی 
دردمند اژدهای سرخ نعره‌ی زن )تصویر12( در تقابل با چهره‏ی رضایت‌مند فرشته‏ای )تصویر11( است که در سمت 
راست پایین قالیچه، با نگاهی پیروزمندانه به صحنه‏ی نبرد می‏نگرد. »موضوع خیر و شر که همواره ذهن بشر را به خود 
مشغول کرده تاکنون به صورت‏های مختلفی مصور شده است اما در این میان مهم‌ترین مظهر و نماد خیر تصویر فرشتگان 
بوده است« )صفرزاده و احمدی، 1393: 47(. این فرشته، »نیکه« یا همان فرشته‏ی پیروزی در معنای باستانی‏اش است. 
»ایزد بانوی نیکه حامی افراد پیروز است و به آن‌ها مشروعیت الاهی اعطا می‏کند« )نصرالله‌زاده و مظلومی، 1395: 120(. 
اما همان‌طور که مشاهده می‏شود بازنمایی این فرشته، متفاوت از سنت تصویرگرایی مرسوم آن در هنر اسلامی ایران پیش 
از دوره‏ی قاجار است. فرشته در این جا به صورت هارپی )زن-پرنده( بازنمایی شده است. در دوره‏های مختلف، تصویر 
هارپی با حفظ فرم اصلی آن، مفاهیم متفاوتی را ارائه می‏دهد، اما به واسطه‌ی جوهر وجودی‏ خود )انسان-پرنده( همواره 
با مفاهیم معنوی و آسمانی ارتباط می‏یابد. »هارپی در کتب چاپ سنگی عجایب المخلوقات و نقاشی‏های عامیانه‌ی این 

دوران ]قاجار[ به‌عنوان فرشته و حوری ظاهر می‏شود« )رحمانی و محمودی، 1396: 60(. 
همان‌طور که در بخش روایت داستان لیلی و مجنون مکتبی اشاره شد، ابن سلام در نهایت توسط حیوانات 
حامی مجنون کشته می‏شود که در این جا در قالب بازنمایی تمثیلی نبرد آن‌ها با اژدها، تحت حمایت فرشته‏ی 
پیروزی بازنمایی شده است. و این موضوع با ارائه‏ی بیت: به خرگوش خفته مبین زینهار/ که چندان که خسبد دود 

وقت کار« در عرض بالا و پایینی کادر قالیچه‏ مورد تأکید قرار می‏گیرد. بیت کامل آن به این شرح است:
مباش ایمن از خواب خرگوش من حذر کن ز خشم جگر سوز من
که چندان که خسبد دود وقت کار به خرگوش خفته مبین زینهار

)اسکندرنامه: مثنوی شرف‌نامه، بند 23، نامه‏ی دارا به اسکندر( 					   

مفهوم این بیت انذار و تهدید است؛ و به کنایه؛ مجنون خطاب به ابن سلام می‏گوید: از خشم من بترس؛ 
از خرگوش خوابیده ایمن مباش )سم‏های شتر لیلی( و از او بترس زیرا همین که تصور می‏کنی که او خوابیده، 
آماده‏ی دویدن و هنگام کار اوست. این کار کنایه از نبرد حیوانات دوست‌‏دار مجنون با ابن سلام و کشتن وی است. 

تصویر 12- اژدهای سرخ رنگ از قالیچه‌ی »شتر لیلی« راورتصویر 11- فرشته-هارپی از قالیچه‌ی »شتر لیلی« راور

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            15 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

92

■ نتیجه‌گیری
هر چند که قالیچه‏ی »شتر لیلی« در نگاه اول روایتی ساده را بازنمایی می‏کند -عروسی لیلی با ابن سلام و وداع 
او با مجنون- ولی آمیخته با خلاقیت‏های بصری و معناهای نمادین عمیقی است که با بررسی دقیق تمامی عناصر 

تصویری و نوشتاری آن و رجوع به منابع ادبی و تصویری دیگر می‏توان به آن‌ها دست یافت.
کتیبه‏های شعری منسوب به »مکتبی شیرازی« در حاشیه‏ی‏ این قالیچه، متناسب با عناصر تصویری بازنمایی 
ابیات  از  شده در آن است که داستان متن فرش را روایت می‏کند. هر چند که در قالیچه‏ی راور فقط تعدادی 
منظومه‏ی اصلی -وصلت لیلی با ابن سلام- به صورت انتخابی و ناقص در حاشیه‏ها آورده شده است، با این 
وجود باز هم گویای روایت تصویری متن آن است. همچنین رجوع به کتیبه‏های نسخه‏ی چاپ سنگی »وداع لیلی 
با مجنون« به‌عنوان الگوی قالیچه، که تعداد ابیات آن بیشتر نیز است در دریافت این موضوع کمک‌کننده‏ بود. معنای 
ثانویه‏ی در تحلیل شمایل‌نگارانه‏ی قالیچه‏ی شتر لیلی، به پیروزی خیر بر شر اشاره دارد که با نبرد تمثیلی حیوانات 
حامی مجنون با اژدهای سرخ بال‏دار بازنمایی شده است. مجموع جانورانی که پیکره‏ی »شتر درون ترکیبی لیلی« 
را تشکیل می‏دهند منطبق بر اشعار نظامی است که وی در مثنوی »لیلی و مجنون« در منظومه‏ی »انس مجنون با 

وحوش و سباع« با زبان شعری منحصر به فرد خود آن را تصویرسازی کرده است. 
در واقع شتر »درون ترکیبی« نشان‏دهنده‏ی حیواناتی هستند که به گفته‏ی نظامی در کوه و بیابان همدم و همنشین 
مجنون بوده‏اند؛ اما در این قالیچه هنرمند قالی‌باف با الگو قرار دادن نمونه‏ی »درون ترکیبی« چاپ سنگی به‌عنوان 
الگوی مستقیم و نقاشی »بزم روحانی« هند گورکانی، به‌طور غیر مستقیم، آن را در راستای داستان قالیچه به‌عنوان 
»مرکب لیلی« به‌کار برده که در عین حال کاروان سرور عروسی را نیز در خود با حضور تعدادی انسان شامل زن و 
مرد جای داده است. دلیل حضور جانورانی نظیر: ماهی و فیل در داخل فیگور شتر که با محیط رخداد داستان هیچ 

سنخیتی ندارند می‏تواند همین تأثیر‌پذیری از الگوی هندی باشد.
در صحنه‏ی نبرد تمثیلی‏ که در پلان اول قالیچه بین حیوانات و اژدها در حال رخ دادن است فرشته‏ای با ظاهر 
پرنده‏ی افسانه‏ای هارپی، )زن-پرنده( حضور دارد. در این جا، هارپی-فرشته، در نقش نیکه یا همان فرشته‏ی پیروزی 
باستانی است که با حضور خود پیروزی صحنه‏ی نبرد را به نفع حیوانات حامی مجنون علیه اژدها -ابن سلام- تضمین 
نموده است. در مجموع این قالیچه را می‏توان نمونه‏ی بسیار بارز و عالی از روایت‌پردازی و تصویر‌نگاری داستانی 
عاشقانه و ادبی به شمار آورد که با نگاهی تمثیلی به همراه موجودات تخیلی و افسانه‏ای، داستانی کهن را روایت می‏کند.

جدول 3- معنا در سطح اول و دوم شمایل‌نگاری قالیچه‏ی شتر »لیلی راور«

عروسی لیلی با ابن سلام و وداع او با مجنونمعنا در سطح اول شمایل‌نگاری 

غلبه خیر بر شر، )پیروزی مجنون بر ابن سلام توسط حیوانات فرمانبردار او(معنا در سطح دوم شمایل‌نگاری

■ تشکر و قدردانی
از استاد عزیز جناب آقای دکتر رضا داوری مدرس گروه ادبیات و زبان فارسی دانشگاه دامغان به جهت راهنمایی‏های ارزنده‌ی ایشان 

در بخش تحلیل ادبی این مقاله تقدیر و تشکر می‏نمایم. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            16 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


93

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

■ پی‌نوشت
1- درون ترکیبی/ Intra-hybrid »موجودات درون ترکیبی موجوداتی از گونه‏های ترکیبی Composite هستند که پس از تغییر و تحول‏ها 
در دوره‏های مختلف تاریخی توسط ذهن خلاق هنرمند ایجاد شده‏اند. استفاده از این اصطلاح Composite برای این مخلوقات مفهوم 
اصلی و شیوه‌ی آن را نمی‏رساند زیرا این اصطلاح برای موجوداتی کاربرد دارد که از امتزاج و ترکیب قسمت‏های مختلف جانداران گوناگون 
به وجود آمده‏اند. در حالی که موجودات مورد بحث در این پژوهش به شیوه‌ی دیگری خلق شده‏اند که به کار بردن اصطلاح درون ترکیبی 

برای نامیدن آن‌ها مناسب‏تر است و علاوه بر آن شیوه‌ی ساخت و مفهوم آفرینش آن‌ها را نیز بیان می‏کند« )شاه‏چراغ، 1392: 2(.
2- قالیچه‏های تصویری/ Pictorial rug »صرفاً تصویر را در متن فرش و در ترکیب با نقوش سنتی فرش ایران و در ساختارهای طراحی 
رایج در فرش ایران، ترنج‌دار یا شکارگاه، به‌کار نبرده‏اند و یا از تصویر به‌عنوان یک نقش‌مایه‌ی تزیینی هم‌چون فرش‏های روستایی و 
عشایری استفاده نکرده‏اند، بلکه شیوه‏ای جدید در فرش‌بافی پایه‏گذاری کرده‏اند که اساساً موضوع کار خود را تصویر قرار داده است« 

)کشاورز افشار،1393: 27(.
3- Composite camel

4- لیلی و مجنون: »لیلی و مجنون، سومین مثنوی خمسه‏ی نظامی است که شاعر آن را در سال 584 هجری به نام شروان‌شاه ابوالمظفر اخستان 
بن‌منوچهر ساخته و بعدها در آن تجدید نظرهایی کرده و این کار را در حدود سال 588 هجری به پایان برده است. این مثنوی ماجرای عشق 
نامراد لیلی و مجنون است که از داستان‏های قدیم تازیان ]اعراب[ بوده است. بنابراین، نظامی در ابداع اصل این داستان مبتکر نبوده است اما 
به هنگام نظم، در آن تصرفات بسیار کرده است« )صفا، 1383/ج1: 356(.  بعد از نظامی شاعران بسیاری به تقلید از آن نظیره‏هایی سرودند.

5- مولانا مکتبی شیرازی از شاعران مشهور پایان قرن نهم و اوایل قرن دهم و از خمسه‌سازان معروف عهد خود است. لیلی و مجنون او 
به دلیل تازگی‏هایی که دارد، از دیرباز شهرت داشته است. وفاتش را به سال 900 یا 916 هجری نوشته‏اند. در سفری، کشتی او در تلاطم 
امواج به ساحل عربستان می‏رسد و در آن جا قصه‏ی لیلی و مجنون را به نحوی که در لیلی و مجنون خود به نظم آورده، شنیده و وادی 

لیلی و مجنون را نیز دیده است )صفا، 1373/ ج4: 386-387(.
6-Iconography 
7- Erwin Panofsky 
8- Pre-iconographical description
9- Iconographical analysis
10- Factual
11- Expressional
12- Empathy

13- هارپی را در دوران پیش از تاریخ، حامل مردگان به جهان دیگر تصویر می‏کردند که در دوران تاریخی با مفاهیم اسطوره‏ای پیوند 
خورد و در دوره اسلامی با مفاهیم قدسی متمایز شد )رحمانی، محمودی، 1396: 53(.

14- نقاشی گورکانی/ :Mughal painting هنر مربوط به امپراطوری گورکانیان ]مغولان[ هند، که تحت حمایت همایون شاه )میانه‏ی 
)نیمه‏ی نخست سده‏ی هجدهم/ دوازدهم  تا زمان محمد شاه گورکانی  آغاز شد؛ و تحول آن  سده‏ی شانزدهم میلادی/ دهم ه ق( 
ه.ق( ادامه یافت. نگارگران ایرانی چون میرسید علی و عبدالصمد در بنیانگذاری آن سهمی اساسی داشتند. اینان به اتفاق تقریباً پنجاه 
دستیار هندی به مصورسازی کتاب بزرگ اندازه‏ی حمزه‌نامه ] مشتمل بر 1400 تصویر بر روی پارچه[ همت گماشتند. این نخستین 
اثر مهم در سبکی بود که از مکتب کمال‌الدین بهزاد مایه گرفت، ولی به سبب کوشش نقاشان برای بازنمایی واقعیت عینی، فاقد جوهر 
زیبایی‌شناختی نگارگری ایرانی بود. بعداً، به خواست اکبرشاه -که سیاست وحدت ایدئولوژیک و فرهنگی را در قلمرو وسیع خود دنبال 
می‏کرد- شگردهای طبیعت‌پردازی اروپایی نیز به‌کار گرفته شد. بدینسان، در کارگاه وابسته به دربار گورکانی شیوه‏ای التقاطی متشکل 

از عناصر ایرانی، هندو، و اروپایی رخ نمود؛ که در جریان‏های بعدی نقاشی هند و ایران اثر گذاشت )پاکباز، 1390: 589(. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            17 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره 38

پاییز و زمستان۱۳۹۹

94

ادبیات غنایی: اشعار غنایی در دو معنی اشعار احساسی و عاطفی و اشعاری عاشقانه به‌کار می‏روند. در اشعاری که از احساسات و   -15
عواطف فردی سخن گفته می‏شود، شاعر با نگاهی عاطفی و درونی به مسایل و مشکلات خود، رنگ فلسفی و جامعه‌شناختی می‏دهد و با 
طرح دیدگاه‏های روانی و فلسفی، موقعیت انسان را در ارتباط با حیات و ممات، داشتن و نداشتن، خوشبختی و بدبختی، عشق و نفرت و امثال 
این‌ها به شکل مؤثر و معمولاً اندوه‌ناک توصیف می‏کند. اما اشعار عاشقانه که معنایی دیگر از اشعار غنایی هستند. در ادبیات ما سه نوع است. 
در این اشعار یا با معشوق زمینی مواجه هستیم، مثلًا در تغزل قصاید یا غزلیات عاشقانه و لفظی مثل غزلیات سعدی و یا با معشوقی آسمانی 
مثل اکثر غزلیات مولانا و یا با معشوقی که گاه زمینی است و گاه آسمانی و نه این است و نه آن، مانند غزلیات حافظ )شمیسا، 1370: 150(.

■ فهرست منابع
- پاکباز، رویین. )1390(. دایره‌المعارف هنر. )چاپ یازدهم(. تهران: نشر فرهنگ معاصر.

- تناولی، پرویز. )1368(. قالیچه‏های تصویری ایران. )چاپ اول(. تهران: نشر سروش.
- خشکنابی، رضا. )1378(. ادب و عرفان در قالی ایران. تهران: نشر سروش.

- دستگردی، وحید. )1363(. کلیات حکیم نظامی گنجوی، تهران: نشر علی اکبر علمی.
- ذوالفقاری، حسن. ارسطو، پرویز. )1389(. لیلی و مجنون مکتبی شیرازی. )چاپ اول(. تهران: نشر چشمه.

- راجرز، جی. ام. )1382(. عصر نگارگری/ مکتب مغول هند. )ترجمه‌ی جمیله هاشم‌زاده(. )چاپ اول(. تهران: 
نشر دولتمند.

- رحمانی، نجیبه. محمودی، فتانه. )1396(. بررسی تحول هارپی در هنر ایران از دوران پیش از تاریخ تا دوران 
معاصر. هنرهای زیبا- هنرهای تجسمی، 1، 60-53.

- رشادی، حجت‌اله و محسن مراثی. )1390(. بررسی جایگاه حاشیه در فرش‏های تصویری دوره‌ی قاجار. فصلنامه‌ی 
گلجام،20، 62.

- سازمان اتکا. )1361(. هنر قالی‌بافی ایران. تهران: نشر افست.
- شاه‏چراغ، سیده معصومه. )1392(. مطالعه‌ی نقوش درون ترکیبی در نگارگری ایران و هند مغول و مقایسه‌ی 

آن با آثار آرکیم بولدو. )پایان‌نامه‌ی کارشناسی ارشد(. دانشگاه سیستان و بلوچستان، ایران.
- شمیسا، سیروس. )1370( انواع ادبی. تهران: نشر قاب آیینه.

- عبدی، ناهید. )1390(. درآمدی بر آیکونولوژی. تهران: نشر سخن.
- صفا، ذبیح‌الله. )1373(. تاریخ ادبیات ایران. )جلد 4(. تهران: نشر فردوسی.

- صفا، ذبیح‌الله. )1383(. تاریخ ادبیات ایران. )جلد 1(. )چاپ هشتم(. تهران: نشر فردوسی.
- صفرزاده، نغمه و بهرام احمدی. )1393(. بررسی تصویر فرشتگان در نقاشی دوره‌ی قاجار. پیکره، 5، 47.

- طاهری، علیرضا و سیده معصومه شاه‏چراغ. )1395(. مطالعه‌ی تطبیقی نقوش درون‏ترکیبی در نگارگری ایران و 
دوره‌ی سلاطین مغولی هند و آثار آرکیم بولدو/ نگاره‌ی شتر و ساربان، پری چنگ‏نواز سوار بر شتر و تابلو پرتره 

زمین، نگره، 37، 63.
- کشاورز افشار، مهدی. )1393(. تصویرگرایی در فرش ایران/ نگاهی بر طرح‏های تصویری میرزا سید علی 

مدرسی طراح فرش، چیدمان، 5، 27.
- مصطفی، ابوالفضل. )1381(. فرهنگ اصطلاحات نجومی. تهران: نشر پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            18 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html


95

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۸ 

پاییز و زمستان ۱۳۹۹

مؤسسه‌ی  نشر:  غیبی،  فرش  پارسی:  پندار  پردیس  نفیس/  فرش‏های  نامه‌ی  گنج   .)1399( ایمان.  مهدی‌زاده،   -
فرهنگی هنری پنجره‌ی شرق. 

- نصرالله‌زاده، سیروس و یاسمن نباتی مظلومی. )1395(. پیشینه‌ی تاریخی ایزد بانو نیکه/ فرشته بال‌دار: تداوم یک 
بن‌مایه از اشکانیان تا قاجار، پژوهش‏های علوم تاریخی، 2، 60-53.

- نظامی گنجه‏ای، الیاس. )اواخر قرن 6 ه.ق(، اسکندرنامه: مثنوی شرف‌نامه، بند 23.
- https://pin.it/kjogy6ekaleu6z  accessed 22/06/2020
- https://galerieshabab.com/rugs/vintage-turkish-kayseri-pictorial-rug-1446

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

38
.5

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            19 / 19

https://pin.it/kjogy6ekaleu6z
https://galerieshabab.com/rugs/vintage-turkish-kayseri-pictorial-rug-14464-
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.38.5.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-743-en.html
http://www.tcpdf.org

