
بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

125

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

http://dorl.net/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
تاریخ دریافت مقاله: ۹۸/10/02
 تاریخ پذیرش مقاله: ۹۹/08/05

صفحه -135 
نوع مقاله: پژوهشی

مطالعه‌ی نقوش بومی پشتی‌های شهرستان گناباد 
در دوره‌ی معاصر*
مهری طاهری مقدم نوقابی
کارشناسی ارشد هنر اسلامی، گروه هنر اسلامی، موسسه‌ی آموزش عالی فردوس، شهر مشهد، ایران
علیرضا شیخی
 استادیار دانشکده‌ی هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر، شهر تهران، ایران )نویسنده‌ی مسئول(
 a.sheikhi@art.ac.ir

■ چکیده
پشتی‌ها، بافته‌های پرزدار کوچکی هستند که پس از بافته‌شدن، آماده‌شده )با الیافی مانند پنبه یا پرز قالی به صورت 
بالشتکی پر می‌شوند( و به‌عنوان تکیه‌گاه در پذیرایی‌ها مورد استفاده قرار می‌گیرند. به علت فقدان تحقیقات جامعی 
درباره‌ی آثار داری بافته‌شده در شهرستان گناباد، این مقاله با شیوه‌ی توصیفی- تحلیلی باهدف رسیدن به دسته‌بندی 
و بازشناسی نقوش پشتی‌های گناباد و پژوهش در معنا و مفهوم آن‌ها به بررسی این آثار پرداخته و نقوش به کار 
رفته بر آثار این منطقه را مورد واکاوی قرار داده است. تلاش شده است پس از انجام مطالعات کتابخانه‌ای و میدانی 
پاسخی برای این سؤال‌ها  یافت شود که: 1- نقش آداب ‌و رسوم و باورهای دینی و تأثیرات محیط و اعتقادات و 
مؤلفه‌های بومی در پشتی‌ها و بافته‌های داری گناباد چیست؟ 2- پشتی‌ها و بافته‌های پرزدار شهرستان گناباد ازنظر 
طرح و نقش چگونه دسته‌بندی می‌شوند؟ یافته‌ها نشان می‌دهد علاوه بر نقوش بلوچ، عرب و ترکمن که ره‌آورد 
مهاجرت، تهاجم و یا کوچ بدین خطه از خراسان بوده، نقوش محلی برگرفته از آداب و باورها و اقلیم منطقه، 
نقش به‌سزایی در این بافته‌ها دارد. نقوش بومی را می‌توان در پوشش گیاهی اقلیم مانند گل‌های وحشی، محمدی، 
زعفران و لاله و نیز گندم و جو جستجو کرد. از درختان به سرو، کاج و بید مجنون اشاره کرد که همگی نقوش 
گیاهی نمادی از استقامت، زیبایی و آرزوی برکت و روزی هستند. نقوش جانوری در قالب بز، آهو و قوچ، نشانه‌ی 
سرسختی و استواری و شیر نمادی از آیین مذهبی عاشورا است. در پرندگان می‌توان خروس و کبوتر را نشانه‌ی 
سحرخیزی و پیام‌رسان در مردم خطه‌ی کویر دانست اگرچه کبک، قرقاول، گنجشک و ... نیز مشاهده شدند. نقوش 

انسانی در جایگاه پیشه و کار مردم، اعتقادات و آرزوی خوشبختی برای نوعروسان بر پشتی نقش زده‌شده‌اند. 

واژه‌های کلیدی: قالی خراسان، پشتی‌های شهرستان گناباد، نقوش محلی و بومی، نقوش بلوچ، نقوش عرب، نقوش ترکمن

* این مقاله مستخرج از پایان‌نامه‌ی کارشناسی ارشد با عنوان طرح و نقش در پشتی‌ها و قالیچه‌های گناباد  در موسسه‌ی آموزش عالی 
فردوس، گروه هنر اسلامی،  به راهنمایی دکتر علیرضا شیخی است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

126

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

Investigating Contemporary Local Motifs on poshtie in Gonabad Town

Mehrei Taherei Moghaddam Noghabei
Master’s Degree Islamic Art, Department of Islamic Art, Ferdows Higher Education Institute, Mash-
had, Iran
Ali Reza Sheikhi (Corresponding Author)
Assistant Professor, Faculty of applied arts, university of art, tehran،iran) Corres Ponding 
a.sheikhi@art.ac.ir

Abstract
Pillows are small fluffy woven fabrics that are prepared (filled with fibers such as cotton or rug fluff) 
and after that the fabric is used for leaning in the parties. Due to lack of comprehensive research on 
woven works in Gonabad city, this article uses a descriptive-analytical method to achieve the classi-
fication and recognition of Gonabad pillows motifs and research on their meaning and concept. After 
conducting library and field studies, an attempt has been made to find answers to these questions:1. 
What is the role of customs and religious beliefs and the effects of the environment and indigenous 
beliefs and components in the pillows and weaving of Gonabad? 2. How are the pillows and woven 
fabrics of Gonabad city classified in terms of design and pattern? The findings show that in addition to 
Baluchi, Arab and Turkmen motifs that were the result of immigration or invasion to this part of Kho-
rasan, local motifs derived from the customs, beliefs and climate of the region, play a significant role 
in these textures. Local motifs can be found in the vegetation of climates such as wildflowers, Moham-
madi, saffron and tulips, as well as wheat and barley. Among the trees, we can mention cypress, cedar 
and weeping willow which are all the plant motifs that symbolize endurance, beauty and the desire 
for blessings and ailment. Animal motifs in the form of goats, deer and rams symbolize hardiness and 
perseverance, and lion is a symbol of the Ashura religion. ceremony. In birds, roosters and pigeons can 
be considered as a sign of dawn and messengers in the desert region, although partridges, pheasants, 
sparrows, etc. were also observed. Human motifs as a profession and work of the people, beliefs and 
wishes of happiness for newlyweds are woven on the pillows.

Keywords: Narrative motifs, indigenous and local motifs, pillows in Gonabad town, Khorasan province

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

127

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

■ مقدمه
گناباد، از شهرهای خراسان رضوی، دارای پیشینه‌ای غنی و کهن است. در مجموعه‌ی صنایع‌دستی و هنرهای سنتی 
ایران، زیراندازها جایگاه ویژه‌ای دارند و از گذشته‌های دور تا به امروز از لحاظ اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی در 
بین تمام صنایع‌دستی ایران موقعیت خاصی داشته است. ازجمله صنایع‌دستی دست‌بافته‌ی این شهرستان، پشتی‌ها 
هستند که بافته‌های داری در ابعاد کوچک هستند و بعد از آماده شدن، به‌عنوان تکیه‌گاه مورد استفاده قرار می‌گیرند.
از آن‌جا که گناباد به دلیل موقعیت جغرافیایی در مرکز ثقل رفت‌وآمد شمال و جنوب، از گذشته تاکنون بوده است 
در معرض مهاجرت و گذر اقوام بلوچ، عرب و ترکمن قرار داشته است. از این‌رو  محققانی مانند احراری )1386(، 
ژوله، )1381(، حشمتی‌رضوی )1380( و... در حوزه‌ی فرش بر این اعتقاد بوده‌اند که نقوش بافته‌شده در این منطقه 
متأثر از اقوام بلوچ عرب و ترکمن بوده، بنابراین تاکنون تأثیر عوامل بومی و اقلیمی، اعتقادات و باورهای مردمان 
گناباد بر قالی مورد مطالعه قرار نگرفته است؛ در این مقاله تلاش شده است با بررسی‌های میدانی و تأمل در اعتقادات 
و اندیشه‌ی بومیان این خطه، نقوش بلوچی، عرب و ترکمن به‌صورت مختصر، معرفی و نقوش محلی را بازشناسی 
نماید. هدف، دسته‌بندی و بازشناسی نقوش پشتی‌های گناباد و پژوهش در معنا و مفهوم آن‌ها است. با توجه به این 
موضوع، نوشتار به دنبال پاسخ بدین سؤال‌ها است که نقش آداب‌ورسوم و باورهای دینی و تأثیرات محیط و اعتقادات 
و مؤلفه‌های بومی در پشتی‌ها و بافته‌های داری گناباد چیست؟ پشتی‌ها و بافته‌های پرزدار شهرستان گناباد ازنظر طرح 
و نقش چگونه دسته‌بندی می‌شوند؟ دست‌یابی و مستندسازی هنر زنان قالی‌باف شهرستان گناباد، بخشی از فرهنگ 
و هویت این سرزمین که بر تاروپود قالی ماندگار شده است را نمایان کرده که نشان از جدوجهد همسایگان کویر 
مرکزی ایران است. همچنین شناسایی ظرفیت‌ها و پتانسیل‌های بالقوه‌ی این هنر بومی و اصیل، می‌تواند گامی تازه در 

جهت احیاء دوباره‌ی آن باشد.

■ پیشینه‌ی تحقیق
فضل‌الله حشمتی‌رضوی در کتاب از فرش تا عرش )1387( از تولیدات قالی‌بافی گناباد که عمدتاً به‌صورت قالیچه 
نیز یادکرده است. فریده‌ طالب‌پور در  نام‌آوران و استادان فرش خراسان در منطقه‌ی گناباد  نام‌برده و از  است 
مقاله‌ی ویژگی‌های اقوام فرش‌باف عرب در جنوب خراسان )1382( به بررسی نقوش عربی در قالی و قالیچه‌های 
اقوام عرب جنوب خراسان در شهرستان‌های بیرجند، فردوس و قاینات می‌پردازد. فضل‌الله حشمتی‌رضوی در 
کتاب فرش ایران )1380( در مبحث کانون‌های بافت فرش ایران از تولیدات قالی‌بافی گناباد که عمدتاً به‌صورت 

قالیچه است یاد کرده است 
تورج ژوله در کتاب پژوهشی در فرش ایران )1381( به بررسی سوابق قالی‌بافی در گناباد پرداخته و در 
مورد ویژگی‌های بارز طرح‌های فرش و قالیچه در گناباد نیز توضیحات مختصری ارائه داده است. همچنین تورج 
ژوله در کتاب برگی از قالی خراسان )1375( به جغرافیای قالی‌بافی در خراسان ازجمله در شهرهای نیشابور، 
کاشمر، تربت‌حیدریه، تربت‌جام، گناباد، فردوس، اعراب خراسان، طبس، بیرجند، مشهد، قوچان، شیروان، درگز، 
بجنورد و سبزوار می‌پردازد و ضمن معرفی سابقه‌ی قالی‌بافی در این مناطق، اطلاعات آماری نیز درباره‌ی قالی 
این شهرستان‌ها ارائه می‌دهد.َ اریک اشنبرنر در کتاب قالی‌ها و قالیچه‌های شهری و روستایی ایران )1374( ضمن 
ارائه‌ی تصاویری از قالیچه‌های روستایی و مناطق مختلف ایران، در مورد آثار بافته‌شده در جنوب خراسان در 

شهرستان‌های بیرجند، قاین و کاشمر و کیفیت محصولات این شهرستان‌ها توضیحاتی ارائه داده است. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

128

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

سیسیل ادواردز در کتاب قالی ایران )1368( به بررسی دست‌بافت‌های شهرستان‌های قاین، بیرجند، کاشمرو.. 
از  قالی‌بافی در جنوب خراسان را موردبررسی قرار داده است. وی همچنین شرح مختصری  پرداخته و مراکز 
تاریخچه‌ی قالی‌بافی در جنوب خراسان ارائه داده و به‌تفصیل در مورد نقوش بلوچ و خاستگاه آن‌ها توضیح داده 
است. دراین‌بین به اسناد کتابخانه‌ای که به تولیدات این شهرستان به‌صورت خاص پرداخته باشد ارائه نشده و وجه 

تمایز نوشتار حاضر است.

■ روش‌شناسی پژوهش
به‌ویژه  و  کتابخانه‌ای  مطالعات  با  داده‌ها  است. جمع‌آوری  تحلیلی  توصیفی-  نوع  از  مقاله  این  در  تحقیق  روش 
تحقیقات میدانی شامل عکاسی از نمونه‌های بافته‌شده در 100 سال اخیر شهرستان گناباد و مصاحبه با صاحب‌نظران 
و هنرمندان محلی انجام پذیرفته است. طرح، نقش، تأثیرپذیری از اقلیم، نقش آداب‌ورسوم و سنت‌های محلی مورد 
واکاوی قرارگرفته است. تلاش شده است که نمونه‌هایی یافت شود که از آثار بلوچ، عرب و ترکمن مستثنی بوده و 
مختص این ناحیه و دارای ویژگی‌های منحصر به‌ خود باشد. جامعه‌ی آماری مورد مطالعه شامل تمامی بخش‌های 
گناباد و روستاهای تابعه بوده که در این میان روستاهای بیلند، نوقاب،گیسور، باغسیاه، فخرآباد، بیمرغ و روشناوند 
تبادلات تجاری و فرهنگی  تراکم جمعیت درگذشته و  به علت  بیدخت  و بخش‌های کاخک و بجستان و شهر 
ساکنان آن با شهرستان‌های مجاور  و سکونت خوانین محلی در آن از اهمیت ویژه‌ای برخوردار و جزء کانون‌های 

مهم بافت درگذشته و حال  بوده‌اند.

نقشه‌ی 1- نقشه‌ی روستاها و کانون‌های قالی‌بافی در گناباد .)پرتال فرمانداری شهرستان گناباد.98/5/10(

یا  هدف‌دار  غیراحتمالی،  نمونه‌گیری  آن  به  که  هدف‌مند  نمونه‌گیری  است.  هدف‌مند  نمونه‌گیری،  روش 
این  است.  اطلاعات  یا  دانش  کسب  برای  پژوهش  واحدهای  هدف‌دار  انتخاب  معنای  به  می‌گویند  نیز  کیفی 
نوع از نمونه‌گیری شامل انتخاب واحدها یا موردهای مورد پژوهش و نه‌تنها به‌صورت تصادفی است. سه نوع 
نمونه‌گیری هدف‌مند معرفی‌شده شامل نمونه‌گیری برای رسیدن به معرف بودن یا قابلیت مقایسه1 نمونه‌گیری 

موارد خاص یا یگانه2 و نمونه‌گیری متوالی یا متواتر3 هستند )رنجبر و همکاران، 1391 : 240(.

1- repesentativness or comparability    sampling to achieve
2- sampling special or unique cases.
3- sequential sampling

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

129

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

• • تاریخچه‌ی قالی‌بافی شهرستان گناباد
گناباد واقع در جنوب استان خراسان رضوی، از شمال به رشتخوار و مه ولات، از شرق به خواف، از غرب به بجستان و از 
جنوب به فردوس و بشرویه محدود است.  شهر گناباد که نام سابق آن جویمند بوده در 286 هزار گزی مشهد و 212 هزار 
گزی بیرجند، ]270کیلومتری مشهد و 205کیلومتری بیرجند[ در سر سه‌راهی زاهدان و مشهد و یزد واقع‌شده و مختصات 

جغرافیایی آن به شرح زیر است: طول 58 درجه و 41 دقیقه، عرض 34 درجه و 21 دقیقه )دهخدا، 1345: 19270(.
وجود آثار متعدد کهن در پهنه‌ی شهرستان گناباد و آن‌چه در متون معتبر تاریخی پیش از اسلام درباره‌ی آن 
نواحی نوشته‌شده امکان  وقوع رویدادهایی را که در متون اسطوره‌ای و از جمله شاهنامه فردوسی در ارتباط با آن 
شهرستان نقل شده است، امکان پذیر و قابل قبول می‌نماید. محققانی مانند مجتبوی )1389(، زمانی)1351(، تابنده 
)1379(تحقیقات جامع و گسترده ای در مورد تاریخچه و عوامل سیاسی و اجتماعی و مهاجرت اقوام مختلف به 
این منطقه انجام داده‌اند. به قول »شاردن« سیاح معروف فرانسوی: »همه‌ی منجمین ایران، دست‌کم بزرگان آنان از 
ایالت خراسان، از بلده‌ی کوچک گناباد و از یک خانواده‌ی مشهور که -منجمین بزرگی از آن برخاسته‌اند- بودند 
…«. در علم طب نیز پزشک معروف زمان شاه اسمعیل به نام ابوالفتح جنابدی و سلطانعلی جنابدی از گناباد 
)شاردن،  نبودند  کم  برخاستند  گناباد  از  دوره‌ی صقویان  در  که  هم  و خوش‌نویسانی  ادیبان  و  مورخان  بودند. 

127:1338 تا 126(.
گرچه امروزه قالي‌بافی در گناباد از هر حيث قابل مقایسه با ديگر شهرهای استان نيست و كاهش يكفيت در 
بافته‌های آن‌ها تا حدودی خودنمايی می‌نماید اما منابع موجود و مستند حكايت از فعاليت چشمگير اين ناحيه در 
سال‌های دور دارد. در میان مناطق مهم قالی‌بافی در حومه‌ی گناباد، روستاهای باغ آسیاب و بیلند و دهستان دلویی 
و همچنین روستاهای رهن و ریاب و همچنین روستاهای نوغاب از قدیمی‌ترین مناطق قالی‌بافی گناباد هستند 
که تاریخ فرش‌بافی در آن‌ها احتمالاً به سال‌های اولیه شروع این صنعت در گناباد بازمی‌گردد و بنا به ادعا و گواه 
بسیاری، روستای باغ آسیاب که در میان اهالی به باغ سیاه شهره شده، اولین منطقه در شروع قالی‌بافی گناباد است. 
ارتباط دو كمپانی خارجی وابسته به كشورهای آلمان و انگليس در سال‌های قبل از 1317 با توليدكنندگان فرش 

گناباد به ويژه در باغ آسيا كيی از دلايل اصلی قدمت و اهميت قالي‌بافی در گناباد به‌ويژه روستای مذكور است. 
مرتضی احمد باغ آسيابی از معروفترين و شناخته‌شده‌ترين توليدكنندگان فرش دست‌باف گناباد بوده است 
كه بخش مهمی از توليدات وی بر اساس طرح‌های سفارش داده شده از طرف كمپاني‌های خارجی بوده است. 
به طور همزمان با احمد باغ آسيایی، قوام ناصری در روستای رياب و معين الاشراف در روستای نوغاب واقع 
در 3 يكلومتری جنوب گناباد كه از ثروتمندين و متنفذين آن دوران بودند نيز به‌عنوان ديگر توليدكنندگان فرش 
اين  در  فعاليت  سابقه‌ی  و  قدمت  نظر  از  بسياری  عقيده‌ی  به  كه  داشتند  فعاليت  گناباد  منطقه‌ی  در  دست‌باف 
زمينه نسبت به مرتضی احمد باغ آسيایی دارای سوابق بيشتری هستند. لكين توليدات مرتضی احمد بنا به اظهار 
تجار و دست‌اندركاران از يكفيت و برتری خاصی برخورداربوده است. در مورد قوام ناصری و فعاليت‌های وی 
هيچ‌گونه اطلاعی در دست نيست لكين پس از مرگ معين‌الاشرف پسر وی به نام حاج آقا معاون، كار پدر را 
ادامه داد. توليدات وی تماماً  با نام معاون‌التجاره عرضه می‌شد. تاريخ فوت اين دو قبل از ميرزا احمد باغ آسيایی 
است. در حال حاضر برخی از موقوفات معين‌الاشرف باغ آسيایی مانند سنگ‌های آسياب وقفی كه نام وی بر 
روی آن‌ها حك شده در روستای نوغاب موجود است. از ديگر توليدكنندگان فرش دست‌باف در گناباد، سيد 
از مجتهدين روزگار خود بود. صالحعليشاه اگرچه  حسن صالحعليشاه است. صالحعليشاه پسر ملانور عليشاه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

130

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

خودتبحری در بافت و اصول فرش‌بافی نداشت، ولی به دستور او فرش‌های نفيسی در بيدخت گناباد تهيه شد 
كه همگی جهت مفروش نمودن زيارتگاه پدرش مرحوم نورعليشاه بود كه بر اساس نقل قول كيی از تجار و 
بافندگان قديم گناباد كه خود در حدود 30 سال قبل تعدادی از بافته‌های كهنه و با ارزش آن‌ها را خريداری 
نموده بود، در بالای فرش و در قسمت حاشيه‌ی تمامی اين فرش‌ها عبارت »هو ۱۲۱« به چشم می‌خورد. تمامی 
اين فرش‌ها را تجار و خريداران گناباد، مشهد و تهران خريداری و درحال حاضربه جز نمونه‌هایی اندک از آن‌ها 
موجود نيست. علی جان محمود زاده و حاج عباسعلی بيلندی از ديگر توليدكنندگان فرش در روستای جويمند 
گناباد بوده‌اند )ژوله،1381:180(. در مورد پیشینه‌ی قالی‌بافی در این شهرستان محققان نظرات متفاوتی مطرح 

کرده‌اند که در قالب آنان سابقه قالی‌بافی در این شهرستان را به دو دوره‌ی مجزا تقسیم کرده‌اند:
توسط  شده  سفارش  طرح‌های  از  استفاده  که   1318 سال  در  دوم  جهانی  جنگ  از  قبل  اول:  دوره‌ی   -1
کمپانی‌های آلمانی و انگلیسی بخشی خاص از طرح‌های فرش این ناحیه را به خود اختصاص داده و یا تأثیر 

ویژه‌ای در نقوش دیگر فرش‌ها بر جای گذاشته بود )ژوله، 1381: 180(.
2- دوره‌ی دوم پس از جنگ جهانی دوم و گرایش به طرح‌های اصیل خراسان به‌ویژه لچک و ترنج و افشان با 
نقش‌مایه‌های شاه‌عباسی به همراه حفظ رج‌شمار پائین از ویژگی‌های فرش‌های این دوره است )همان، 1381: 180(.

)تصویر1(

تصویر 1-ابعاد2*3 متر، محل بافت باغسیاه )نگارندگان(

اوج رونق اقتصادی تولید فرش دست‌باف گناباد به سال‌های 1373 تا 1375 بازمی‌گردد که صادرات از رونق 
خوبی برخوردار بود ولی بعدازآن در سال‌های 1378 تا 1385 کاهش صادرات و قوانین دست و پاگیر موجب 

کاهش 80 درصدی تولید این بخش و تعطیلی کارگاه‌های قالی‌بافی شد )مجتبوی، 1389: 66(.

• • طبقه‌بندی نقوش پشتی‌ها در گناباد
زیر  صورت  به  فرهنگ  و  باورها  تأثیر  آن،  در  گرفته  کار  به  طرح‌های  اساس  بر  شهرستان  این  در  بافته‌شده  آثار 
تقسیم‌بندی شده است. در این دسته‌بندی به نقش اقلیم، نوع کارکرد و تأثیر باورها و آداب‌ورسوم به‌خصوص در مورد 
آثار و نقوش محلی توجه شد. در مورد نقوش عرب، بلوچ و ترکمن تقسیم‌بندی ارائه‌شده بر اساس مشابهت‌ها و 
نمونه‌های موجود و تحقیقات صورت گرفته در این حوزه توسط پژوهشگرانی مانند طالب‌پور)1382(، پرهام )1379(، 

آزادی)1356( است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

131

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

نمودار 1- دسته‌بندی پشتی‌های شهرستان گناباد بر اساس طرح و نقش رایج در این منطقه )نگارندگان و دیگر پژوهشگران(

الف( نقوش بلوچ
بومیان هر  با  و  یکدیگر  با  قومی و جغرافیایی مختلف  با خاستگاه‌های  انسانی  آمیزش گروه‌های  و  همزیستی 
ناحیه، ترکیب جمعیتی و هویت اجتماعی و فرهنگی مردم هر ناحیه را کم‌وبیش تغییر داده که یکی از این اقوام، 
قوم بلوچ است. اگرچه عشایر بلوچ از قرن 18در خراسان مستقر شده‌اند اما اطلاعات ناچیزی در مورد تاریخ و 
نژاد آن‌ها در دست داریم. به عبارتی به نظر می‌آید که بسیاری از طوایف بلوچی تا اواخر قرن 19 قالی پرزدار 

نمی‌بافته‌اند )اشنبرنر،1374: 15(. 
عشایر بلوچ در قرن ششم بعد از میلاد از قفقاز وارد ایران شدند و جزء آخرین افراد ایرانی بودند که در این 
کشور مستقر شدند ولی معلوم نمی‌کند که به کجا آمدند و یا شرح نمی‌دهد که چرا وقتی به خطه‌ی آذربایجان که 
نسبتاً منطقه‌ی حاصلخیزی است رسیدند آن‌جا را ترک کردند و به‌جانب شرق ایران رهسپار شدند. امروزه این عشایر 
ایران  منتهی‌الیه شمال شرق  از سرخس، یعنی  لم‌یزرع که  از منطقه وسیع و  پراکنده در قسمت کوچکی  به‌صورت 
بلوچ‌های قدیم که مدت 400 سال در شمال خراسان  پاکستان سکنی گزیده‌اند )سیسیل، 1368: 210(.  تا کراچی 
زیسته‌اند، تا حدود زیادی با جمعیت محلی پیوند زناشویی بسته و آیین شیعه را پذیرفته‌اند. بلوچ‌های جدید نیز با 
عشایر محلی مثل تاجیک و عرب و براهویی مخلوط شده‌اند ولی اغلب آن‌ها سنی هستند. عشایر اصلی که به حرفه‌ی 
قالی‌بافی اشتغال دارند به گروه اول یا بلوچ‌های قدیم تعلق دارند )همان، ۲۱۰:۱۳۶۸(.عشایر اصلی خراسان که به 

حرفه‌ی بافندگی اشتغال دارند و تقریباً همه‌ی آن‌ها نیز جزء گروه بلوچ‌های قدیم به شمارمی‌روند از این قرارند:

قبیله محل

   خاف و جنگل )تربت‌حیدریه(
 محولات،)تربت‌حیدریه(،قاین
تربت‌حیدریه، ترشیز )کاشمر(
زاوه و علیک )تربت‌حیدریه(

 تربت‌حیدریه و سرخ
 تربت‌حیدریه و سرخس
 تربت‌حیدریه و جنگل

 در مناطق مختلف
رشتخوار )تربت‌حیدریه(

بهلولی
بایزیدی 

کلاه درازی
 جان میرزایی 

رحیم خانی
براهویی

کورخیلی )سالار خانی(
حسن زایی 

جان بیگی)بلوچ‌های جدید(    

دسته‌بندی پشتی‌های گناباد بر اساس طرح و نقش

نقوش بومی نقوش ترکمن نقوش عرب

نقوش جانوری )اهلی و وحشی(، 

انسانی،گیاهی، پرنده‌ای که به‌صورت نمادین 

و یا واقع‌گرا در  آثار اجرا می‌شوند 

طرح‌های گل، 
قابی‌های شش‌ضلعی
 و هشت‌ضلعی و 

نقوش تصویری

طرخ‌‌های
 جانمازی، قابی‌های 

شش‌ضلعی
 و هشت‌ضلعی،

ترنج‌دار و محرمات

طرح‌‌های محرابی،

لچک و ترنج 

و نقوش هندسی

نقوش بلوچ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

132

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

اطراف  در  دارند  اشتغال  قالی‌بافی  به  که  عشایری  و  قبایل  اغلب  که  می‌شود  استنباط  مذکور  اسامی  صورت  از 
تربت‌حیدریه مسکن گزیده‌اند )همان، 1368: 211(. تورج ژوله -نويسنده‌ی كتاب برگي از قالي- خراسان معروف‌ترین 
طرح‌های امروز قالي بلوچ را كلاه درازي، سه خشتي، گاووبرج، سنگچولي، گل شفتالو، فتح ا... خاني، يعقوب خاني، 
مدد خاني، علی‌اکبر خاني، گوزني، چشمه گل، خوشابي، دختر قاضي، کله‌قندی، طاووسي، گل بادامي، ‌برگ تاكي، گل 

اشرفي، گل ستاره، تيمنك، مرغي، عبدالسرخ، پرجلكي، بله كاني و کشمیری دانسته است )ژوله،۱۳۸۱: 234(.
 از دیدگاه ايشان كشميري در قاسم‌آباد خواف، كلاه درازي در علی‌آباد کاشمر، گاووبرج در پایین جام، سنگچولي 
در غرب تربت‌جام، گل شفتالو در حومه‌ی كاشمر، گوزني در سنگان، فتح ا... خاني در زابل، جانمازي برگ تاكي در 
روستاي موسی‌آباد پايين خواف، دختر قاضي متعلق به بلوچ‌های افغان، خوشابي در روستاي سنقرآباد باخرز، يعقوب 
خاني در اطراف تربت‌جام، چشمه گل در روستای به همین نام در تربت‌جام، مددخاني در نهبندان، علی‌اکبر خاني در 
روستاي باغ بخشي، جان بيگي در پایین خواف، عبدالسرخ در کاشمر، گل ستاره در تایباد، تيمنگ در روستایی به همین 
نام واقع در بخش مركزي تربت‌جام، طرح‌های تصويري در تمامي نواحي تربت‌جام تربت‌حیدریه، طرح مرغي در زیر 

کوه قاين بافته می‌شود )همان(.
بیشترین آثار با نقش بلوچ در بجستان و روستاهای پائین‌دست گناباد مانند روشناوند، گیسور و بیمرغ دیده شد که 
معمولاً با ابعاد مربعی و در اندازه‌ی تک‌نفره بافته‌شده است. همچنین نمونه‌هایی از بافته‌های بلوچ مشاهده شد که در 
آن به‌وضوح می‌توان ویژگی‌های مردم‌شناسی این قوم را مشاهده نمود. این نقوش را آموخته از کولی‌ها می‌دانند که در 
حقیقت اقوام کوچ‌نشین بلوچ بوده‌اند )مصاحبه با ربابه رمضانیان، نوقاب. تابستان97(. همچنین در میان نقوش بلوچ 
بافته‌های قابل‌مشاهده قالیچه‌های کوچک با طرح‌های محرابی و نقش‌مایه‌های  بافته‌شده در این شهرستان بیشترین 
جانوری یا پرنده‌دار، خشتی، قابی )با قاب‌های هشت‌ضلعی، شش‌ضلعی( و طرح‌های ترنج‌دار و محرمات هستند. 
شایان ‌ذکر است که در میان قبایل بلوچ بهلولی‌ها بیشترین نفوذ را بر فرهنگ و هنر قالی‌بافی این منطقه گذاشته‌اند. 

به‌طوری‌که هنوز در روستاهای کلاته کلوخ و کلاته مزار زندگی و با گویش بلوچی صحبت می‌شود.

ب( نقوش عرب
ایل‌ها و طایفه‌های مختلف  بوده است. تعداد  اقوام گوناگون  برای مهاجرت  منطقه‌ی خراسان همواره چهارراهی 
این منطقه ازجمله: عرب  ایل‌ها می‌توان به طایفه‌های عرب ساکن در  این  از مهم‌ترین  در خراسان بسیار زیاد است. 
اسکندری، عرب خدری، عرب زنگویی و سایر طایفه‌ها اشاره نمود. تاریخچه‌ی حضور اعراب در ایران به اواخر قرن 
اول تا سوم هجری مربوط می‌شود. در ایام خلافت منصور عباسی، مردم خراسان و سیستان علیه خلافت و حکومت 
وقت قیام کردند و تمام خراسان را به تصرف خود درآوردند. حازم بن خزیمه از طرف خلیفه‌ی عباسی مأموریت یافت 
تا به جنگ آنان برود. حازم پس از یک سال نبرد خراسان را به تصرف خود درآورد و پس‌ازآن لشکریان وی در نواحی 
قاینات و قهستان ساکن شدند و طوایف عرب ازجمله خزیمه، شیبانی، زنگویی و نجفی در ایران باقی ماندند و به‌تدریج 
به سایر نقاط ایران مهاجرت نمودند. اعراب زنگویی در طبس سکنی گزیدند و بازماندگان و اولاد آن‌ها نسل به نسل در 

شهرهای جنوبی خراسان ماندگار شدند )میرنیا،1369: 152(.
که  منطقه‌ای  هر  به  و  نموده‌اند  مهاجرت  ایران  شمالی  و  مرکزی  نواحی  به  عرب  اقوام  این  از  تعدادی  زمان  طول  در 
واردشده‌اند سنت‌های فرش‌بافی و دیگر سنن را نیز با خود بردند. آثاری که از حضور اعراب در نواحی مختلف ایران وجود 
دارد حاکی از آن است که این اقوام در نواحی شرق فارس، جنوب خراسان، طبس و فردوس ساکن شده‌اند )پرهام،1379: 40(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

133

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول 1- انواع طرح‌های بلوچ بافته‌شده در منطقه و پراکندگی آنان

ویر
طرحتص

جنسرنگ‌بندینقش
محل ابعادپلاس‌بافیشیرازه

بافت پرزپودتارحاشیهمتنحاشیهمتن

پرندگان محرابی1
قرمزوبلوچبومی

سفید
قرمز و 
موی نخمشکی

قرمزپشمبز
فاقد طرح 
و سیاه 
‌رنگ

ذرع و  
قوژدنیم 

2
ترنجی با 

نقش‌مایه‌های 
حیوانی و 
پرنده‌ای

مرغ 
پرندگان 

بومی
قرمز و بلوچ

مشکی
قرمز و 
قرمزپشمپشمنخسفید

ندارد

سیمرغ90*۸۰

قرمز و بلوچخشتیخشتی3
موی نخسورمه‌ایسورمه‌ای

بز
موی 

باغسیاهدو ذرعقرمزبز

حوض در 4
حوض

هشت‌
قرمز و بلوچضلعی

  ذرع و  سیاهپشمپشمنخحناییحنایی
نیم 

جعفر
‌آباد

5
چندترنجی

یا حوض در 
حوض

شش
بلوچ‌ضلعی

زرد، 
مشکی و 

سفید
مشکی،
ذرع و  سیاهپشمپشمنخقرمز

نوقابنیم 

لچک و ترنج6
ترنج و 
نقوش 
گیاهان 
بومی

قرمز،بلوچ
قرمزپشمپشمنخقرمزمشکی

قرمز 
بدون 
طرح

ذرع و  
دلویینیم 

چندترنجی7
ترنج 
و نیم 
ترنج

قرمز،بلوچ
موی پشمنخمشکیمشکی

ذرع و  نداردمشکیبز 
بیدختنیم 

قاب قاب قابی8
قرمز،بلوچلوزی

ذرع و  نداردمشکیپشمپشمنخمشکیمشکی
فخرآبادنیم 

۸                     ۷                   ۶                    ۵                  ۴                ۳                  ۲                 ۱       
)نگارندگان( 										        

در شهرستان گناباد نمی‌توان روستایی یافت که با گویش عربی صحبت کنند و یا سنت‌های رایج عرب را دارا 
باشند؛ اما نمونه‌های بافت‌های عربی را می‌توان به‌وضوح مشاهده کرد این دست‌بافت‌ها-عموماً به‌صورت پشتی- 
به‌صورت هندسی و ذهنی‌باف هستند. طرح و نقشه این دست بافته‌ها معمولاً در روستاهای براکوه که مرز  اکثراً 
مشترک با شهرستان فردوس دارند و به آیسک فردوس نزدیک‌تر است بیشتر دیده شد. وجه تمایز آشکار این بافته‌ها 
با سایر بافت‌های شهرستان علاوه بر نقشه، در شیرازه‌بافی آن است به این صورت که شیرازه در این بافته‌ها از جنس 

پشم و به رنگ حاشیه قالیچه یا پشتی است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

134

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول 2- انواع طرح و نقوش عرب بافته‌شده در منطقه و پراکندگی آنان

ویر
محل ابعادپلاس‌بافیشیرازهجنسرنگ‌بندینقشطرحتص

بافت
پرزپودتارحاشیهمتنحاشیهمتن

شتر و تصویری1
نمازگزاران

قرمزوبلوچ
سفید

موی نخقرمز
بز

پشم

قرمز

کاخک90*1.10نداردقرمز

مشکی و قرمزبلوچشترتصویری2
قرمز

ترنج-90*1.10ندارد
کاخک

لچک و 3
ترنج

نقوش 
گیاهی

نقوش 
گیاهی

قرمز و 
مشکی

پشمپشمپشممشکی

سیاه

کاخکدو ذرعنداردقرمز

طرح 4
ترنجی

نقوش 
گیاهی

گل‌های 
محلی

نوقاب90*1.10نداردحناییسفید

نقش بدون محرمات5
رعایت 
قرینگی

قرمز و بلوچ
مشکی

قرمز و 
مشکی

پشمپشمنخ

قرمز

کلاته 70*50نداردسیاه
شهاب

شبه 6
محرمات

نقش با 
رعایت 
قرینگی

قرمز و بلوچ
مشکی

قرمز قرمز
بدون 
طرح

کریمو70*50

۴                                  ۳                                    ۲                                       ۱              

۶                                                            ۵                               
                                                                                                                                    )نگارندگان(

ج( نقوش ترکمن
ترکمن‌های ایران بیشتر در جنوب شرقی دریای خزر و در ترکمن‌صحرا سکونت دارند ازلحاظ استانی سکونت‌گاه‌های 
آن‌ها در استان‌های خراسان شمالی، گلستان و خراسان رضوی )تربت‌جام( پراکنده است. از شهرهای مهم ترکمن‌ها 
اقوام مختلف  به هم‌جواری  با توجه  .)حسنی،1388: 141(.  برد  نام  را  بندر ترکمن  می‌توان آق‌قلا، گنبدقابوس و 
تأثیرات متقابلی بر یکدیگر گذاشته‌اند. در  این فرهنگ‌ها  بافرهنگ‌ها و گویش‌های متفاوت در منطقه‌ی خراسان، 
بعضی از نقوش قالیچه‌ها شاهد طرح‌های ترکمنی هستیم. گاهی اوقات این نقوش را اقوام بلوچ از اقوام ترکمن 
اما آن‌چه در مشاهدات میدانی دیده شد نقش غالبی بود که در اکثر  یا از یکی به دیگری راه‌یافته‌اند  فراگرفته‌اند 
نقاط شهرستان بافته‌شده و به نقش ترکمنی معروف شده است. جان تامپسن ویژگی نقوش قالی ترکمن را این‌گونه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

135

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

این  که  است  رفته  اندیشه  این  در  عملًا  روزگاری  هرکسی  است.  »گل«  ترکمن  بافت  »ویژگی  می‌کند:  توصیف 
نقش‌های دقیق چه معنایی دارد. اغلب نظریه‌ها می‌گویند که نقش‌های قالی ترکمن نشانه‌ی چیزی است، ازجمله نظام 
آبیاری و مزارع، چادرهای یک اردو و انواع گل. اندیشه‌ی دیگر این است که نقش‌های ترکمن از طرح‌های درهم‌رفته 

و رایج دوره‌ی تیموری گرفته‌شده است« )حصوری،1371: 14(.
نمی‌توان نشانه‌هایی از حضور قوم ترکمن در منطقه‌ی گناباد یافت همچنین در شهرهای مجاور آن نیز نشانه‌هایی 
از حضور قوم ترکمن کمتر دیده می‌شود پس باید فرض را بر این گذاشت که این نقوش در اثر مبادلات تجاری بین 
خوانین منطقه با خوانین شمال خراسان و دریافت هدایا و... به این منطقه واردشده است، البته ظرافت‌ بافت‌های 

ترکمن در دست‌بافت‌های این منطقه که به بافت ترکمنی معروف شده کمتر دیده شد.
از وجه تمایز آشکار بین نقوش ترکمن بافته‌شده در شمال خراسان و پشتی‌هایی که با نام ترکمن در این منطقه 
بافته می‌شود، علاوه بر تفاوت در جزییات، رج‌شمار آن است به‌طوری‌که پشتی‌های ترکمنی اصیل بسیار ظریف‌تر 

و با دقت در حاشیه بافته‌شده‌اند.

جدول 3- انواع طرح و نقوش ترکمن بافته‌شده در منطقه و پراکندگی آنان

ویر
طرحتص

جنسرنگ‌بندینقش
پلاس شیرازه

محل ابعادبافی
بافت پرزپودتارحاشیهمتنحاشیهمتن

ترکمنهشت‌ضلعی قرقیزقابی1
قرمز،
آبی

مشکی و 
قرمزپشمقرمز

ندارد

عزیزآباددو ذرع

قابی2
گل ترکمن

ماری گول یا فیلپای
مشکی و قرمزبلوچ

خیبری80*100قرمزپشمقرمز

گل ترکمن ماری قابی3
گول یا فیلپای

نقوش 
گیاهی

قرمز و 
محیی آباد70*75قرمزپشمقرمزآبی

گل ترکمن ماری قابی4
گول یا فیلپای

گل‌های 
کاخک70*75سیاهپشمحناییسفیدمحلی

 4                                        3                                     2                                    1          
)نگارندگان( 										        

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

136

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

• • نقوش محلی
هنر هر قوم و منطقه‌ای تبلور آئين، آداب‌ورسوم، اعتقادات مذهبي و داراي ریشه‌های کهني است که آن جامعه می‌تواند 
با تکیه بر اين ارزش‌ها براي توجيه افکار و عقايد خود از آن استفاده کند. فرش‌های عشــایری و روســتایی ممتازترین 
نوع بداهه آفرینی زیبایی در فرش ایران محسوب می‌شوند که بســیاری از نقوش به‌کار رفته در این دست‌بافت‌ها 
به نمادی از اعتقادات خالقان آن‌ها مبدل شــده است. آمیخته شــدن این نقوش با آداب، رســوم و فرهنگ رایج 
در هر قوم ســبب شکل‌گیری طرح‌های متفاوت شــده که معرف شاخصه‌ی هنری و هویت منحصربه‌فرد آن قوم و 
دست‌باف‌هایشان است )بخشی، 1395: 64(. نقوش محلی گناباد اکثراً به‌صورت نمادین نامتقارن و ذهنی‌باف هستند. 

تقسیم‌بندی نقوش بومی پشتی‌های شهرستان گناباد

انسانیجانوری گیاهی

چوپان، لیلی و 
مجنون،

درویش، عروس 
غربت

بز کوهی، آهو، 
شیر، 

پرندگان

درختان، بوته، گل
نقوش گلدانی

تلفیقی

تلفیق نقوش 
مختلف 

انسانی،گیاهی و 
جانوری و.. در 

کنار یکدیگر

انتزاعی

هندسی

نمودار 2- تقسیم‌بندی نقوش بومی موجود در پشتی‌های شهرستان گناباد ):نگارندگان(

•• نقوش گیاهی
قالی‌باف گاه این نقوش را صرفاً جهت تزیین به‌کاربرده و گاه به جنبه‌های نمادین، فرهنگی و تأثیرات محیط 
جغرافیایی توجه نموده است. انواع نقوش گیاهی را در چهار دسته‌ی ‌گل‌ها، درختان، بوته‌ها و نقوش گلدانی 
می‌توان تقسیم‌بندی نمود که شرایط خاص ازلحاظ استفاده و زمان بافت که در زمستان و یا تابستان بافته شود و 

یا کاربری آن، نوع گیاهان به‌کاررفته در قالیچه‌ها متفاوت است.
گل‌ها

آب‌وهوای بیابانی و نیمه بیابانی منطقه و بارش سالیانه‌ی کم نزولات آسمانی باعث شده است که هنرمندان به طبیعت 
اطراف خود نگریسته و از اندک گل‌ها و گیاهان، الگوبرداری نمایند. این نکته قابل‌تأمل است که بسته به فصل بافت و 
سفارش انجام بافت نوع گل‌های به کار گرفته‌شده متفاوت هستند. به‌طوری‌که اگر پشتی و یا قالیچه مخصوص جهاز 
عروس بافته می‌شد گل‌ها رنگارنگ، بارنگ‌های روشن و شاد بوده و اگر مخصوص اندرونی خانه‌ها و صوفه‌ها1 
بافته می‌شد گل‌ها رنگ‌های تیره‌تر داشتند. در قالیچه‌هایی که در مراسم مذهبی مانند تاسوعا و عاشورای حسینی و یا 
مراسم تدفین استفاده می‌شد نقوش گل‌ها یا دیده نشده و یا گل‌ها به‌قدری با رنگ‌های تیره بافته‌شده‌اند که تشخیص 
آن‌ها دقت و توجه فراوانی را می‌طلبد. شاخص‌ترین گل‌ها عبارت‌اند از: گل محمدی )گلاوی2 در گویش محلی 

بافندگان منطقه(، لاله، زعفران، رز ، گل انار و.. .

1- عمدتاً ایوان‌هایی‌اند که حدود 20 سانتی‌متر تا 50 سانتی‌متر از سطح حیاط بلندترند.  
2- golavei

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

137

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول 4-کاربرد نقوش گل‌ها در پشتی‌ها و قالیچه‌ها

محل بافتنوع کاربرد و اندازهنمادرنگ‌بندیمحل کاربردنقش‌مایه تصویر

عروس جوان و گل صورتی برگ‌ها سبز تیرهمحمدی1
نوقابپشتی- 110*50تزیینی

گل‌ها سوسنی و بنفش- زعفران2
برگ‌ها سبز روشن  

تمکن مالی و 
تزیینی

سردق1-2پشتی-55*50

3-جعفرآباد2-2-قالیچه-دو ذرع

گل‌ها قرمز تیره و ساقه و زمینه/متنگل انار3
بجستانپشتی-55*50باروری و بهشتبرگ سبز تیره  

گل 4
در رنگ‌های قرمز تیره بدون حاشیهصدبرگ

ساقه و یا تک‌برگ سبز تیره  
صرفاً جنبه تزیینی 

داشته
بیدخت1-4-قالیچه-دو ذرع

نوقاب2-4-پشتی-55*50

5
گل لاله

در رنگ‌های قرمز و قهوه‌ای حاشیه/متن
تیره  

مرگ جوان و 
تزیینی

جعفرآباد1-5-قالیچه-دو ذرع

آب باریک 2-5-قلیچه-دو ذرع
بجستان

6
گل‌های 
وحشی 

و 
خودرو

حاشیه/متن
در رنگ‌های 

صورتی،زرشکی،سبز 
روشن،قرمز

صرفاً جنبه تزیینی 
داشته

نوقاب1-6- پشتی-65*50

بیدخت2-6- پشتی-60*50

کاخک3-6- پشتی-55*50

ی1
مد

مح
ل 

گ

 
ن2

فرا
زع

2-2                      2-1        

ر3
 انا

گل

گ4
دبر

1-4ص

4-2

ه5
لال

ی6        5-1                 5-2
حش

ی و
ل‌ها

گ

  6-2                  6-1         

6-3
)نگارندگان( 									       

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

138

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

بوته
درزمینه‌ی طرح اصلی کارشده است. مشخصه‌ی اصلی بوته در  قالیچه‌ها و پشتی‌های گناباد معمولاً   بوته در 
بافته‌های داری و پشتی‌ها، قرار گرفتن چند گل بر روی یک ساقه‌ی اصلی است که گاهی این ساقه حالت شاخه‌ی 
درخت به خود گرفته است. از مهم‌ترین نقوش بوته می‌توان به بوته‌ی گل محمدی؛ نماد تازگی و جوانی و 
شادابی اشاره داشت. بوته‌ی گل‌های محلی و وحشی که با توجه به آب‌وهوای منطقه )اقلیم خشک و نیمه‌خشک( 
در نیمه‌ی اول فصل بهار می‌رویند؛ گرچه عمر کوتاهی در طبیعت دارند ولی همواره الهام‌بخش هنرمندان بوده‌اند. 
بوته‌هایی مانند ریواس، کتیرا، کُما، گَوَن. خوشه‌ی گندم و جو، در نقوش پشتی و قالیچه معمولاً به‌صورت دسته‌ای 
به تصویر کشیده شده‌اند .گندم در باور عموم مردم منطقه نماد برکت و روزی است به همین خاطر در سال‌های 

پرباران که کشت دیم رونق بیشتری داشته است بیشتر در بافته‌ها مشاهده‌شده است.)جدول5(

جدول 5-کاربرد نقوش بوته در پشتی‌ها

محل بافتنوع کاربرد و اندازهنمادرنگ‌بندیمحل کاربردنقش‌مایهتصویر

گل محمدی1

‌زمینه/متن

گل‌ها آبی، صورتی
برگ‌ها سبز تیره

عروس جوانی 
و شادابی

1-1 و2-1 و3-1 و1-4 
پشتی 55*50

کاخک

گناباد

مشکی و نارنجی گندم و جو2
برکت و روزیو زرد

دلویی1-2- قالیچه- دو ذرع

کاخک2-2- پشتی 55*50

گل‌های 3
وحشی

بسته به طرح اصلی 
در رنگ‌های متنوع 

بافته‌شده است.
تزیینی

مند1-3- قالیچه-دو ذرع

فخرآباد2-3 و3-3- پشتی55*50

کاخک4-3 قالیچه، دو ذرع و نیم

بجستان5-3 و6-3- پشتی-55*50
ل1

ه گ
بوت

 

1-4                        	   1-3                             1-2                            1-1            

و2
و ج

دم 
گن

2-2                                                               2-1                            

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

139

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

و3
ودر

و خ
ی 

حش
ی و

ل‌ها
گ

 

3-4                          3-3                                3-2                             3-1            

 3-6                                                            3-5                               
)نگارندگان( 										        

درخت
 درخت نقشی است که به دلیل درون‌مایه‌ی تأثیرگذار و تاریخچه‌ی قدیمی ارتباط‌دهنده‌ی فرهنگ‌ها و ناحیه‌های 
جغرافیایی مختلف، جایگاه شاخصی در میان بقیه طرح‌ها دارد. درخت رحمت الهی نه در شرق است نه در غرب 
ازاین‌رو مرکزی است و مظهر رحمت روحانی و تنویر است، نورالله که زمین را منور می‌سازد )کوپر، 1379: 147(. 
درخت را بسیاری از اقوام باستانی به‌عنوان جایگاه خدا و درواقع خود خدا می‌پرستیدند، همچنین نماد کیهان و 

منبع باروری و نماد دانش و حیات جاودانی است )هال، 1380: 285(.
در پشتی‌های این منطقه، نقش درخت به‌صورت شاخص و جزء نقوش اصلی به کار نرفته است، حتی درختان 
بلند و راست‌قامتی مانند سرو و سپیدار به‌صورت اشاره‌ای خیلی کوچک در نقش پشتی به‌کاررفته است. این‌طور 
به نظر می‌رسد که بافنده اغلب اوقات سعی داشته است صرفاً فضای خالی کار را با نقش کوچکی از درخت پر 
نماید. همچنین در به‌کارگیری نقش درخت به سایه‌گستر بودن آن در طبیعت توجه نموده است. بدین‌صورت که 
در گوشه یا کناره‌ی پشتی نقش درخت را طوری به‌کار گرفته است که سایه‌ی آن بر روی نقش‌مایه اصلی کار باشد 
و این تخیل را به بیننده منتقل نماید که موضوع اصلی در سایه‌ی درخت قرارگرفته است )تصویر2(. عموماً هنرمند 
بیشتر سعی نموده است تا حد امکان از نقوش گل‌وبوته استفاده نماید و خیلی اندک مگر به‌ضرورت پر کردن فضا 
از نقش درخت استفاده کند. با این‌وجود پرکاربردترین درختان به‌کاررفته در این بافته‌ها عبارت‌اند از: درخت کاج، 

درخت بید مجنون و سرو.

تصویر 2- پشتی65*55، فخرآباد، بجستان )نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            15 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

140

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول 6-کاربرد نقوش درخت در پشتی‌ها

محل بافت نوع کاربرد و اندازهشیوه اجرانمادرنگ‌بندیمحل کاربرد نقش‌مایهتصویر

سرو و 1
زمینه و متنکاج

سبز تیره

نامیرایی و 
سرسبزی

فخرآباد1-1- پشتی-65*50هندسی

بجستان 2-1- پشتی-55*50هندسیسبز روشن

3-1- پشتی-65*55هندسیسبز تیره

نوقاب 4-1- پشتی-55*50هندسیسبز روشن 

5-1- پشتی-55*50هندسیسبز تیره

بید 2
مجنون

سبزوقرمز
شادابی و 

جوانی
در دو طرف طرح 
اصلی به‌صورت 

هندسی

کاخک1-2- پشتی-55*50

دلویی2-2- پشتی-60*57سبز روشن

بجستان3-2- پشتی-55*50سبز و صورتی

و1
سر

و  
اج 

ک

1-5                         1-4                       1-3                     1-2                    1-1       

ن2
جنو

د م
بی

2-3                                          2-2                                           2-1                 
)نگارندگان( 									       

• • نقوش گلدانی
 گلدان که نماد کهن مرتبط با آیین باروری و حاصلخیزی است از هزاره‌ی سوم پیش از میلاد تا زمان حال تجسم‌یافته 
است. بر طبق تداعی‌های نمادینی که گلدان دارد معمولاً آن را به‌صورت مستقر بر پایه‌ی هلالی شکل ماه قرار می‌دهند 

و در آن گیاهانی می‌نهند که  این نشانه‌ی فراوانی یا یکی از درختان کیهانی است )پوپ، 1387: 2722(.
این نقش در واقع گلدان گلی است که ارتباط وسیع با زمین دارد و همین معنا به‌طور مشابه در نقوش موزون و 
بدیع به صور مختلف در طراحی قالی دیده می‌شود. ویژگی اصلی این طرح وجود یک یا چند گلدان در اندازه‌های 
مختلف است که تمام سطح قالی را می‌پوشاند )ژوله،1381: 22(. طرح‌های گلدانی انواع مختلفی داشته و مهم‌ترین 
ویژگی آن تکراری بودن یا نبودن و پوشانندگی آن در سرتاسر قالی است. گلدان در وسط نقش یا به‌طور ممتد 
در چند جای نقش مشاهده می‌شود )ناصری،1388: 40(. در نقوش پشتی‌ها و قالیچه‌های این ناحیه نقش گلدانی 
به‌عنوان طرح و نقش‌مایه‌ی اصلی کار، هم در پشتی‌ها و هم در بافته داری قابل‌مشاهده است. نقوش گلدانی این 
منطقه در واقع گلدان گلی است که بوته‌ها و یا گل‌های بومی و محلی )غالباً گل انار( از آن سر برآورده است. 
از پرکاربردترین نقوش گلدانی بافته‌شده در این منطقه می‌توان به طرح‌های ترنجی با نقوش گلدانی و جانوری، 

گلدانی واگیره‌ای، گلدانی- پرنده‌ای، گلدانی، و گلدانی ستون‌دار اشاره نمود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            16 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

141

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول 7-نقوش گلدانی بافته‌شده در گناباد

نوع کاربرد و نمادرنگ‌بندی محل کاربردنقش‌مایهتصویر
محل بافت اندازه

ترنجی با نقش گلدانی 1
فراوانی گلدان نارنجی در زمینه‌ی سفیدزمینه/متنو جانوری

و بهار 
سال

پشتی تک‌نفره
بیدخت

ترنجی با نقش گلدانی 2
گلدان قهوه‌ای روشن در زمینه‌ی زمینه/متنو جانوری

پشتی دونفرهسفید

گلدان قهوه‌ای و گل‌های صورتیزمینه/متنترنجی با نقوش گلدانی3
شادابی 
و نشاط

مندپشتی دونفره

بجستانپشتی دونفرهگلدان سفید و پرندگان سبز روشنزمینه/متنگلدانی- پرنده‌ای4

فخرآبادقالیچه دو ذرعتکرار نقش گلدان درزمینه‌ی لاکیزمینه/متنگلدانی واگیرهای5

دو گلدان صدری رنگ درزمینه‌ی زمینه/متنگلدانی- ستون‌دار6
زندگیسورمه‌ای

نوقابقالیچه دو ذرع

جعفرآبادخورجین50*50یک گلدان درزمینه‌ی سفیدزمینه/متن‌ گلدانی7

گلدانی و جانوریطرح ترنجی با نقوش گلدانی و جانوریطرح ترنجی با نقوش 
گلدانیجانوریقابی  با نقوش گلدانی و  

گلدانی- ستون‌دارگلدانی واگیره ایگلدانی- پرنده‌ای
) نگارندگان( 									       

• • نقوش جانوری
بافته‌شده‌اند.  مذهبی  آیین‌های  یا  و  منطقه  بومی  طبیعت  از  الهام  با  منطقه  این  آثار  در  بافته‌شده  جانوری  نقوش 
آداب‌ورسوم مذهبی مانند، عاشورای حسینی و مراسم تعزیه حسینی )شبیه‌گردانی( و یا مراسم و آیین‌های بومی 

مانند، جهازبران، پاتختی و حنابندان تازه‌عروسان.
 شیر

شیر هم شمسی است و هم قمری، هم خوب و هم بد. در نقش شمسی معرف گرمای خورشید، شکوه و نیروی 
شاه  نظامی،  قدرت  قانون،  عدالت،  اخلاقی،  شهامت  دلیری،  قدرت،  عظمت،  آتشین،  اصل  خورشید،  نیمروزی 
درندگان است و روال نیمه انسانی زندگی است و در نقش قمری شیر ماده است که ملازم مادر کبیر و مشخصه‌ی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            17 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

142

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

غریزه‌ی مادری است )کوپر، 1379: 234(. شیر یکی از نقش‌هایی است که با اسطوره‌ها ارتباط دارد و باگذشت 
زمان، نماد بسیاری از ویژگی‌های بارز انسانی شده است )آیین مهر، میتراییسم، نماد سلطنت، شجاعت، قدرت و(...

)طاهری و حسامی، 1386: 29(. شیر یکی از درندگانی است که گاهی به‌واسطه‌ی خونخوارگی و کشتارش صفات 
منفی گرفته و گاهی نیز به خاطر قدرت، شجاعت و مناعت طبعش با صفات مثبت ستوده شده است )میرزا‌امینی 
و کاظم‌پور،1391: 63( . از بین معانی نمادین این حیوان می‌توان به آتش، ابهت، پارسایی، پرتو خورشید، پیروزی، 
تابستان، دلاوری، روح زندگی، درنده‌خویی، سلطان جانوران، سلطنت، شجاعت، عقل، غرور، فکر، قدرت الهی، 

قدرت نفس، مراقبت، مواظبت و نیروی ابر انسانی اشاره کرد )دادور، 1385: 74(.
استفاده  مورد  متفاوت  معانی  با  نمادین  ازنظر  که  نقش‌شده  زمانی  برهه‌ی  دو  در  شیر  گناباد،  بافته‌شده  آثار  در 

قرارگرفته است:
اول: اواخر دوران قاجار و دوران پهلوی اول که نقوش شیر بافته‌شده با الهام از نقش شیر موجود در پرچم ایران 
بافته‌شده است. در این دوران که مصادف با اشغال ایران در طی جنگ جهانی دوم بوده است متفقین با تیم مهندسی 
ایتالیایی بر طی اسناد تاریخی شروع به ساخت جاده‌ای از جنوب به سمت شمال نموده که عده‌ی زیادی از افراد 
محلی در کارگاه جاده‌سازی مشغول به کار بوده‌اند و با نقش شیر بر روی پرچم ایران با نام پرچم شیر و خورشید، 
آشنا و الگوبرداری کردند. شیر با جزییات بوده و بارنگ‌های روشن مانند زرد و استخوانی بافته‌شده‌اند.که نمونه‌ی 

تصویری در تحقیقات میدانی یافت نشد )مصاحبه با کربلایی حسین سالاری، گناباد، تابستان 96(.
دوم: نقش شیر با الهام از مراسم عاشورای حسینی و باور عامه‌ی مردم بر حضور شیر در عصر عاشورا برای 

نگهبانی از جنازه‌ی سید‌الشهداء.
 شیر بر طبق باور عمومی مردم در عصر عاشورا برای محافظت از اجساد شهیدان نینوا بر سر جنازه‌ها حاضر شد 
و به نگهبانی از آن پرداخت. تعداد زیادی از نقش شیر بافته‌شده بر این باور استوار است. به‌عنوان نمادی از محافظت 
و نگهبانی در بین نقوش سایر حیوانات بافته‌شده است. دقت در آثار سوزن‌دوزی این منطقه نیز به نقش شیر به‌عنوان 

محافظ دیگر موجودات، موجود در نقشه و طرح اشاره دارد )تصویر3(. 
به‌طوری‌که شیر در بالای اثر دوخته یا بافته می‌شد و دیگر نقوش در کل نقشه پراکنده‌شده‌اند.

این شیرها در بافت با رنگ‌های بسیار تیره مانند قرمز تیره با خطوط مشکی بافته‌شده‌اند و در مواردی که پشتی 
بیشتری دارد  یال و دم وضوح  مانند  بافته می‌شده است رنگ شیر روشن‌تر و جزییات طرح  برای جهاز عروس 

)مصاحبه با ربابه رمضانیان، نوغاب، بهار 97(.

         تصویر 3- پرده‌ی سوزن‌دوزی شده با نقش شیر                                          تصویر 4- پشتی با نقش شیر در بالای نقش اصلی و با رنگ تیره، 
                 در بالای تصویر، دلویی )نگارنده(                                                                             ابعاد 65*55، دلویی )نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            18 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

143

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول 8- انواع نقوش شیر بافته‌شده در بافته‌های گناباد، 

محل بافت نوع کاربرد و اندازه  نمادرنگ‌بندیمحل کاربردنقش‌مایهتصویر

شیر 1،2،3،4،5،6

مند1 قالیچه- دو ذرع محافظت و نگهبانیکرم و سبز روشنزمینه/متن

نارنجی، قهوه‌ای زمینه/متن
محافظت و نگهبانیروشن و تیره

نوقاب2 و3 و 4 و 5 پشتی-یک‌نفره

دلویی6- قالیچه-دو ذرع

نقش شیر 
۳                                        2                                             1                  

۶                                          ۵                                            ۴                    
)نگارندگان( 										        

بز کوهی )کَل(
 این حیوان روزگاری به‌عنوان تجسم باروری انسان‌ها و گله‌های گاو پرستیده می‌شد و به‌طورکلی نماد نیروی جنسی 
نر بود )هال،1380 :35(. بی‌شک هويت نقوش چهارپايان در ایران، متأثر از شرايط زیست‌محیطی، فرهنگي و آیین 
اين مردم است. می‌توان گفت برخي پدیده‌های هنري از شرایط اجتماعي نحوه‌ی زندگي خود متأثر بوده و نشان‌گر 
اهميت و معاش مردم دوران و موضوعات در طبيعت اطراف اقوام، بعضي موجودات سازنده آن است )افضل‌توسی، 
1391: 56(. به علت ارتباط مستقیمی که این حیوان با اقتصاد مردم داشته است همواره مورد توجه بوده است. بز چه 
به‌صورت اهلی یا وحشی در گله‌های بزرگ تاکنون در منطقه یافت ‌شده، به طوری ‌که ‌اکنون نیز گله‌هایی از آن‌ها 
در مناطق حفاظت‌شده‌ی دشت هلالی و منطقه‌ی جنگل قابل‌رؤیت هستند. نوع نر این حیوان با عنوان کَل شناخته 
می‌شود. قوچ‌های وحشی نیز در این زمره‌اند. نقش بز و قوچ در آثار بافته‌شده این منطقه به دو صورت به‌کاررفته است:

اول: در حاشیه‌ی قالیچه‌ها به‌صورت هندسی و منظم تکرار شده که اکثر این قالیچه‌ها بلوچی‌اند.
دوم: نقش‌مایه‌ی اصلی، طرح نقش بز است. در این قالیچه‌ها و پشتی‌ها از نقش بز به‌عنوان نمادی از روزی 
فراوان و باروری استفاده ‌شده است. از بافندگان قدیمی دراین‌باره می‌گوید:"اگر عروس دختر اعیان بود بر روی 
جهاز او پشتی و یا قالیچه‌ای با نقش بز قرار می‌دادند و معتقد بودند که عروس پرروزی خواهد بود و بچه اول 

او نیز پسر خواهد شد )مصاحبه با ربابه رمضانیان، نوغاب، تابستان 97(.
همچنین در به تصویر کشیدن نقش بز در بعضی از آثار بافته‌شده‌، هنرمند به این نکته توجه داشته است که بز نر را 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            19 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

144

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

باشکوه‌تر و یا با جزییات بیشتری به تصویر بکشد و بز ماده پشت سر او و ساده‌تر به نمایش در‌آمده است. این ریشه 
در باور مردم محلی داشته که همواره جایگاه مرد )جنس نر( جلوتر و نقش حامی برای زن )جنس ماده( دارد )همان(.

جدول 9- انواع نقوش بز بافته‌شده در گناباد،

محل بافت نوع کاربرد و اندازهنمادرنگ‌بندیتصویر   نقش‌مایه    محل کاربرد
بیمرغقالیچه، دو ذرعروزیکرم و آجریحاشیهبز کوهی1-1
2-1

زمینهبز

1- سفید با سر قهوه‌ای

باروری و روزی 
فراوان

65cm*55 دلویی پشتی
دلوییپشتی265cm*55- خاکستری2-2
کاخکپشتی365cm*50- خاکستری2-3
بجستانپشتی 460cm*55- قهوه‌ای روشن و زرشکی2-4
فخرآبادپشتی565cm*55- قهوه‌ای روشن2-5

آب باریکپشتی660cm*55- زرشکی2-6

شیه
حا

در 
ی 

وه
ز ک

ب

رح
ی ط

صل
ش ا

ی نق
وه

ز ک
  ب

2-2                                            2-1              
 

   

 	2-5                                         	2-4                           	2-3                

2-6
)نگارندگان( 										        

آهو
آهو اساساً نماد زنانگی است. در ارتباط با کودکان معصوم نقش مادر- دایه را بر عهده دارد. زیبایی او در برق خارق‌العاده 
چشمانش نهفته، و اغلب نگاه او به نگاه دختری جوان تشبیه می‌شود. در قصه‌های پریان گاه شاهدخت‌ها به غزاله تبدیل 
می‌شوند )شوالیه، 1379: 312(. از دیگر حیوانات گناباد که از دیرباز تاکنون در گله‌های بزرگ و کوچک، قابل‌مشاهده 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            20 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

145

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

بوده، آهو است. در مورد به‌کارگیری نقش آهو و وجه تمایز آن با نقش بز باید به این نکات اشاره نمود:
- در بافت نقش آهو دقت هنرمند بر این مسئله بوده است که عامداً قسمت زیر شکم آهو را که در نوع وحشی 

آن نیز این‌گونه است بارنگ روشن‌تر بافته که مشخص شود این حیوان آهو است.
-  به‌ندرت در نقوش آهو بافته‌شده شاهد شاخ هستیم و هنرمند تمامی نقوش آهو را سعی کرده است بدون شاخ ببافد.

-  در به‌کارگیری نقش آهو به تعداد توجه شده است و در اکثریت طرح‌های بافته‌شده سه آهو به تصویر کشیده 
شده است که نشان‌دهنده‌ی خانواده است.

- در پشتی‌ها با نقش آهو که باید پشتی قرینه بافته شود و جفت باشد. یک پشتی مخصوص مردان بافته می‌شده 
که در آن سه آهو در یک‌جهت به تصویر کشیده می‌شده‌اند؛ و یک پشتی مخصوص زنان بافته می‌شده است که در 
آن دو آهو به یک‌جهت و آهوی سوم درست روبروی دو آهوی دیگر بافته‌شده است؛ که در حقیقت آهوهای دو 
طرف مادر و پدر هستند و آهویی که در وسط بافته می‌شود فرزند است. آهو به معنای خوشبختی و دوام زندگی 

زناشویی و شادکامی در آثار به کار گرفته‌شده است )مصاحبه با ربابه رمضانیان، نوغاب، تابستان 97(.

جدول 10- انواع نقوش آهو بافته‌شده در گناباد

محل بافتنوع کاربرد و اندازهنمادتصویر          نقش‌مایه        محل کاربرد         رنگ‌بندی

زمینه و متنآهو1
قهوه‌ای روشن زیر 
شکم سفید یا کرم

خوشبختی، 
روزی، زندگی

، شادکامی

نوقاب1-1و2-1-پشتی-65*50

بیدخت3-1- پشتی-110*65

4-سمویی4-1- خورجین50*50

5-دلویی5-1- خورجین50*50

 ۳-۱                                                ۲-۱                                             1-1                

 ۵-۱                                                         ۴-۱                            
										 )نگارندگان(        

• • پرندگان
دسته‌ی دیگری از نقوش که جایگاه ویژه‌ای در پشتی‌های گناباد دارد نقش پرندگان است. پرندگان نماد مراحل 
معنوی، نماد فرشتگان و نماد مرحله‌ی برتر وجود هستند و پیام‌آوران آسمانی هستند )شوالیه،1906: 197(. پرندگان 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            21 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

146

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

نماد گسترده‌ی روح به‌ویژه هنگامی ‌که پس از مرگ به آسمان صعود می‌کند هستند )هال،1380: 39(. بسیاری از 
نقوش پرندگان، حامل بار نمادین و سمبلیک هستند و جایگاهی خاص در فرهنگ و ادبیات این مرزوبوم دارند؛ 
مفاهیم نمادینی همچون پیروزی خیر بر شر، خوشبختی و نیک‌روزی، بشارت بهار، درخواست باروری و باران و 

مفاهیم عرفانی و مذهبی )چیت‌سازیان و خسروی‌فر، 1390: 29(.
پرندگان به تصویر کشیده شده در آثار این منطقه، پرندگان بومی مانند کبک، تیهو، سیاه سینه، قرقاول و یا 
پرندگان مهاجری هستند که در فصول پاییز و بهار از مناطق سردسیر به مدت کوتاهی در این منطقه توقف دارند.

طاووس
مظهر بی‌مرگی، طول عمر، عشق، نماد طبیعی ستارگان آسمان است، دنیادوستی و تکبر و بطالت از دیگر نشانه‌های 
اوست. طاووس‌های ایستاده در دو سوی درخت حیات مظهر ثنویت و طبیعت دوگانه‌ی انسان هستند، طاووس 

نشان‌دهنده‌ی سلطنت و تخت سلطنتی پارسیان نیز هست )کوپر،1379: 252(.
آن‌چه مسلم است طاووس پرنده‌ی بومی این ناحیه نبوده و از طرفی در کاشی‌کاری‌های ابنیه‌ی تاریخی این 
منطقه نیز نقش طاووس به کار گرفته نشده است و یا کمتر به چشم می‌خورد. آن‌چه را که هنرمندان گمنام قالی‌باف 
به‌عنوان نقش طاووس در آثار خود می‌شناسند در حقیقت نقش قرقاول آسیایی است که در اواسط فروردین‌ماه تا 
دهه‌ی اول تیرماه در این منطقه سکنی گزیده و جنس نر آن به علت داشتن دم بلند و کشیده به‌اشتباه و به علت 
عدم آگاهی از سمت هنرمندان و افراد محلی به طاووس مشهور شده است و چون به همین نام در بین بافندگان 
قدیمی شناخته می‌شود در این مبحث با عنوان طاووس مورد بررسی قرارگرفته است. این پرنده در باور عموم 
و نقش آن نشانه‌ی فراوانی و بهار سال بوده است چراکه در سال‌های پرباران تعداد قابل‌توجهی از این پرنده در 

دشت‌های اطراف قابل‌مشاهده بوده‌اند )مصاحبه با محمد دلیر، مروج بازنشسته جهاد، بجستان، بهار 97(
گنجشک

.)90 )هال،1380:  است  نیز  وفاداری  نماد  همچنین  است.  عیسی  معجزه  نخستین  هدف  و  فروتنی  نماد  گنجشک   
درگذشته آواز صبحگاهی گنجشکان بر روی شاخ‌سارهای درختان انار موجود در حیاط‌های منازل نشانه‌ی آغاز زندگی 
و کار روزمره بوده است و معمولاً دختران بافنده باید قبل از خروش گنجشگکان پشت‌دار قالی نشسته و همزمان چای 
در سماورهای زغالی آماده می‌کرده‌اند تا باقی اهل منزل بیدار شوند )مصاحبه با ربابه رمضانیان، نوقاب، تابستان 98(.

کبک
کبک کنایه از چشمان زیبا، زنی مغرور و رعنا، نماد شکوه و زیبایی زنانه و خوردن گوشت او به نوشیدن معجون 
گناباد  اطراف  کوهستان‌های  و  دشت‌ها  در  بزرگ  دسته‌های  در  که   .)524:1379 )شوالیه،  است  شده  تشبیه  عشق 
قابل‌مشاهده‌اند. درگذشته خوانین- در وقتی‌که فصل تخم‌گذاری و جوجه‌کشی این پرنده نبوده- با خدم‌وحشم برای 
شکار این پرنده اقدام نموده و عوام مگر مخفیانه می‌توانستند از گوشت شکار بخورند؛ وگرنه زنان عوام که نقش 
کلفت و خانه‌دار خان را داشته‌اند وظیفه‌ی پرَ کَندن، داشته و از نزدیک با رنگ و ویژگی‌های ظاهری آن آشنا شده و 
سپس در بافت پشتی‌ها و قالیچه‌ها از آن استفاده ‌کرده‌اند )مصاحبه با اسد مراد‌زاده، استادکار قدیمی، گناباد، بهار 97(. 

خروس
از  پرنده  این   .)129: )کوپر،1379  است  سپیده‌دم  و  شجاعت،  برتری،  شهرت،  پرنده‌ی  خورشید،  ایزدان  نشانه‌ی 
را  خود  روزمره‌ی  کارهای  خروس  بانک  با  عوام  و  داشته   خاصی  جایگاه  ایرانی  خانواده‌ی  نزد  در  قدیم‌الایام 
ساماندهی می‌کرده‌اند. به گواهی شاهدان زنده دیرزمانی صدای بانک خروس از هر خانه‌ای صبحگاه و شامگاه به 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            22 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

147

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

گوش می‌رسیده است. هنرمندان بومی از نقش این پرنده به‌عنوان نمادی از گذر عمر و سحرخیزی استفاده کرده‌اند. 
در قالیچه‌هایی که مخصوص مراسم کفن و دفن بافته می‌شده است و عموماً با نقش بلوچ بوده در حاشیه‌ی نقش 
این پرنده به کار گرفته‌شده است. همچنین در قالیچه‌های محرابی که مخصوص امام جماعت مساجد بافته‌شده، نقش 

خروس قابل‌مشاهده است  )مصاحبه با ربابه رمضانیان، نوقاب، تابستان 98(.
کبوتر

 مظهر روح حیات، جان، عبور از یک مرحله یا جهان دیگر، روح نور، عفت، معصومیت، نجابت، صلح و جنس 
مؤنث و مادری است )کوپر،1379: 287(.کبوتر به خاطر شگون و خوش‌اقبالی و دعای خیر نگهداری می‌شود. بر 
اساس باورهای مذهبی، زمانی که خون سیدالشهدا بر زمین ریخته شد زینب کبری )س( از پرندگان درخواست 
نبوده و در بستر  امام که همراه کاروان کربلا  به فاطمه صغری، دختر  پیغام شهادت آن حضرت را  کردند که 
بیماری و در مدینه به سر می‌برده‌اند، برسانند. از میان پرندگان کبوتر این کار را بر عهده گرفت و بال‌وپر خود را 
به خون سید‌الشهداء آغشته نمود و سپس به‌سوی مدینه پرواز کرد. این باور سوای مستندات مذهبی آن توسط 
عوام درگذشته تحت عنوان شبیه فاطمه صغری، توسط زنان بعد از دهه‌ی محرم برگزار می‌شد. به همین خاطر 
کبوتر ازنظر باور مذهبی مردم شهرستان، جایگاه خاصی دارد. در نقوش پشتی‌های این منطقه نیز هر جا کبوتر به 
تصویر کشیده شده است بر روی یک درخت نمایش داده‌شده است. عده‌ای نقش کبوتر را به قمری و یاکریم نیز 

می‌شناسند )مصاحبه با ربابه رمضانیان، نوقاب، تابستان 98(
سایر پرندگان

 به‌جز پرندگانی که در بالا ذکر شد پرندگان دیگری مانند هدهد، کلاغ، کبوتر، قمری، یاکریم و بعضی پرندگان 
مهاجر مانند درنا، لک‌لک و آبچلیک نیز به‌صورت پراکنده در آثار این منطقه قابل‌مشاهده هستند )جدول11(.

جدول 11- نقوش پرندگان بافته‌شده در گناباد،

محل بافتنوع کاربرد و اندازهنمادرنگ‌بندیمحل کاربردنقش‌مایهتصویر

 ۱
زمینه‌ی طاووستا10

اصلی

1- سبز روشن

نشانه فراوانی،

بهار سال،

بارندگی فراوان

پشتی- 65*50

تصاویر 5-1

1- نوقاب

2- قنبرآباد2- زرشکی

3- باغسیاه3- زرشکی

4- گیسور4- زرشکی

5- نوقاب5- سبز روشن و کرم

6- بیدخت6- قالیچه- دو ذرع6- مشکی، قرمز

7- بیدخت7- پشتی-110*765- مشکی، قرمز

8- بیدخت8- پشتی- 65*850- سبز و قرمز

9- آب باریک9- قالیچه- دو ذرع9- سبز و قرمز

10- بجستان10- پشتی- 65*1050- سبز و نارنجی

زمینه اصلی گنجشک2
آغاز روز، شادابی، کار کرم، سبز روشنو حاشیه

کاخکپشتی- 65*50روزمره

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            23 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

148

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

قنبرآبادپشتی- 110*75ثروت، ماندگاریقهوه‌ای روشن،کرمزمینه اصلیکبک3

زمینه اصلی خروس4
و حاشیه

11-  مشکی

زمان، طول عمر، 
سحرخیزی

جعفرآباد11-  قالیچه-دو ذرع

12 و13- مشکی، 
قرمز، کرم

12و13- پشتی-
50*65

ریاب و 
گیسور

14 و 15- مشکی، 
نارنجی

14و15- قالیچه-دو 
ذرع

بیدخت و 
جعفرآباد

باغسیاه16- پشتی-65*1650- زرشکی

حاشیه و کبوتر5
زمینه اصلی

1-قهوه‌ای روشن
دعای خیر، شگون، 

خوش‌اقبالی

بجستان1-5- پشتی-65*50

2-5- پشتی-2- کرم،نارنجی
محیی آباد115*65

سایر 6
پرندگان

حاشیه و 
زمینه‌ی 
اصلی

1- کرم
بیشتر جنبه‌ی تزیینی 

داشته‌اند

بیمرغ1-6- قالیچه-دو ذرع

2-6- پشتی- 2- سورمه‌ای،کرم
بجستان65*50

طاووس
 

تصاویر 1 تا 10 از بالا و راست
                   گنجشک                                                                                   کبک

خروس

  تصاویر 11تا 16 از سمت راست

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            24 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

149

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

  کبوتر

۵-۲                                                            ۵-۱     

سایر پرندگان

     ۶-۲                                                                   ۶-۱    

)نگارندگان( 									       

• • نقوش انسانی
 قالیچه‌های تصویری ابتدا، تحت تأثیر تصاویر کتاب‌های مصور از داستان‌های ادبی، عامیانه و مذهبی، تصاویر 
پادشاهان و گنجینه‌ی هنر تصویری ایران که به‌واسطه‌ی چاپ سنگی تکثیر می‌شدند، بافته شدند. به‌این‌ترتیب 
متمایزکننده‌ی  یافت. ویژگی  تغییر  به یک فضای تصویری  از یک فضای تجریدی  ایران  قالی‌بافی  فضای هنر 
تابلوی  به‌عنوان ‌یک  بلکه  نمی‌شدند  بافته  انداختن  پا  زیر  برای  قالیچه‌ها  این  بود که  این  قالیچه‌های تصویری 

تجسمی برای نصب بر دیوار از آن استفاده می‌شده است )کشاورز افشار،1393: 29(.
قالیچه‌ها و پشتی‌های تصویری این منطقه که در آن نقش انسان نقش غالب طرح است به‌صورت زیر قابل‌بررسی 
تابلوی  به‌عنوان ‌یک  که  نمونه‌ای  و  داشته  کاربردی  جنبه‌ی  ناحیه  این  تصویری  پشتی‌های  است  قابل‌ذکر  است. 

تصویری از آن استفاده شود یافت نشد.
الف: نقش لیلی و مجنون به دو صورت پشتی‌هایی که فقط به تصویر لیلی پرداخته و پشتی‌هایی با مضمون 
لیلی و مجنون. این نمونه‌ها با اقتباس از داستان‌ها و قصه‌های کهن لیلی و مجنون که به‌صورت بومی و محلی 

تعریف می‌شوند بافته‌شده‌اند.
ب: نقش انسان در قالب چوپان در دامن طبیعت و در کنار گوسفندان و گله خود مشاهده شد.

ج: نقش عروس غربت که از نقوش بلوچ کپی شده و در آن زن و مردی در لباس سنتی بلوچ به تصویر کشیده 
شده است. این نقش درگذشته غالباً به‌عنوان جهاز شتر بافته می‌شده است و نمونه‌هایی که از آن باقی‌مانده در 

سال‌های اخیر به‌عنوان پشتی استفاده می‌شود.
د: نقش درویش، این نقش بیشتر به‌صورت قالیچه‌ای بوده و نمونه‌های اولیه آن توسط یکی از دراویش سلسله 
نعمت‌الهی به روستای براهو- در نزدیکی مرز افغانستان و از توابع شهرستان خواف- سفارش و سپس توسط 
خود هنرمندان محلی کپی‌ شده است. در نمونه‌ی موجود سال بافت 1379 در بالای کار بافته‌شده است. همچنین 
کلمات خدا و علی در بین چهره دو شاهزاده در بالای کار بافته‌شده و کلمه یاهو 121 در گوشه‌ی پایین کار و 
زیر نقش درویش بافته‌شده است، در یک دست درویش کشکول و در دست دیگرش تبرزین قابل‌مشاهده است. 
بالای سر هر شاهزاده نقش دو شیر برای محافظت بافته‌شده و در زیر نقش درویش نقش دو آهو قابل‌مشاهده 

است. )مصاحبه با مه‌لقا میرزایی. بیدخت، بهار 98(. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            25 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

150

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

تصویر 4- قالیچه؛ اندازه دو ذرع، بیدخت )نگارندگان(

در واقع این قالیچه که تنها نمونه‌ی قابل‌دسترس نگارندگان است جزء قالیچه‌های تصویری است که جنبه‌ی 
کاربردی، زیرانداز یا کناره ندارد. 

نقش انسانی را با مضامین : ادبی- اسطوره‌ای – پادشاه و ملی‌گرایی– و ... نیز می‌توان دسته‌بندی کرد.

جدول  12- انواع نقوش انسانی

محل بافت نوع کاربرد و اندازهمحل به‌کارگیریمضموننقش‌مایهتصویر

قنبرآبادپشتی-110*65زمینه و متنادبیلیلی و مجنون1-1

رهن و اکثر روستاهاپشتی-110*65زمینه و متنادبیلیلی و مجنون۱-۲

روشناوندپشتی-65*55زمینه و متنادبی لیلی۲-۱

بجستانپشتی-65*55زمینه و متنادبیلیلی2-2

کاخکپشتی-65*50زمینه و متنادبی و سنتیچوپان3

گیسورجهاز شترزمینه و متنسنتیعروس غربت۴-۱

گیسورجهاز شترزمینه و متنسنتیعروس غربت۴-۲

بیدختقالیچه دو ذرعآیینیدرویشتصویر 4
ون

جن
و م

ی 
لیل

 ۱-۲                              1-1          

لی
ک لی

ت

 ۲-۲                             ۲-۱         

ان
چوپ

 

۳ 

بت
غر

س 
عرو

  ۴-۲                            ۴-۱            
)نگارندگان( 									       

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            26 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

151

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

• • نقوش انتزاعی
 تبدیل یک نقش مشخص به یک نقش کاملًا انتزاعی به دلایل بسیاری رخ می‌دهد گاهی هنگام بازبافی یا بازآفرینی توسط 
بافنده، جزییاتی از نقش حذف و یا اضافه می‌شود و به‌تدریج از شکل اصلی خود فاصله می‌گیرد. گاهی نقوش به دلیل 
تعامل اجتماعی و یا تبادلات اقتصادی دست‌بافت‌ها کوچ و یا مهاجرت می‌کنند و در محل جدید نام و موجودیت تازه‌ای 
برای خود کسب می‌کند. گاهی تغییرات در شکل و نام نقش به حدی است که شناسایی نقش اصلی مشکل و در برخی 

موارد غیرقابل ممکن می‌شود. گاهی نام نقش انتزاعی با شکل آن تناسب دارد و گاهی نام‌ها مناسب به نظر نمی‌رسند.
به‌طورکلی نقوش انتزاعی بافته‌شده در این منطقه را می‌توان نقوش هندسی ساده‌شده‌ای دانست که گاهی بانام‌های 
خاص و تحت شرایط خاص اجتماعی یا محیطی بافته‌شده‌اند مانند نقش ترنجی تاج و سپر. در طی زلزله جنوب 
خراسان و سفر پهلوی دوم به منطقه، به دستور فرماندار وقت شهرستان استادکاری از شهرستان قاین با الهام از نقوش 
بلوچ منطقه و شرایط خاص اجتماعی، این نقش را که نمادی از یک تاج سلطنتی روی سپر است بافت که بعدها 
توسط دیگر هنرمندان الگوبرداری شد )تصاویر 1-1و2-1و3-1 موجود در جدول شماره 13(. دیگر نقوش هندسی 
هستند که سهواً یا عمداً در اثر تکرار و ذهنی‌بافی از روی نقوش بلوچ، عرب و ترکمن الگوبرداری شده‌اند. نقوشی 
که شاید ازنظر اسم با بسیاری از نقوش همسان دیگر مشابهت داشته باشند ولی ویژگی خاص خود را در فرهنگ 
بومی منطقه پیداکرده‌اند. در میان این نقوش نقش لوزی و خشت و نقش حوضچه از جایگاه ویژه‌ای برخوردار است. 
برخلاف نظر پژوهشگران که برای بعضی از نقوش انتزاعی نماد و سنبل در نظر گرفته‌اند نقوش انتزاعی این منطقه 

اکثراً دارای جنبه تزیینی بوده و سهولت در بافت باعث رواج و بافت آن در شهرستان شده است.

جدول 13- نقوش انتزاعی بافته‌شده در شهرستان گناباد،

محل بافت  کاربرد و اندازهنمادنوع نقش‌مایهطرحتصویر

مندپشتی دونفرهپادشاهیچهار تاج بر روی پایه‌های یک سپرترنجی1-1

مندپشتی دونفرهسلطنتچهار تاج بر روی پایه‌های یک سپرترنجی1-2

مندپشتی دونفرهپادشاهیچهار تاج بر روی پایه‌های یک سپرترنجی1-3

تکرار لوزی با یک صلیب کوچک خشتی2
تداوم 
زندگی

نوقابپشتی دونفره

روشناوندپشتی یک‌نفرهتکرار یک صلیب و دایره در کنار یکدیگربندی3

بیمرغپشتی دونفرهتکرار لوزی با یک صلیب کوچک در وسطخشتی4

لوزی پلکانی که به‌صورت ترنج در ترنجی 5

وسط یا مکرر تکرار شده است

خانیکخورجینآب،خانه

خانیکخورجینآب،خانهترنجی6

حوض در حوض 7
یا چند ترنج

چند حوضچه به‌صورت خطی در وسط طرح 
بیدختقالیچه یک ذرع و نیمآبتکرار شده است

حوض در حوض 8
یا چند ترنج

دو ردیف حوضچه در یک قاب لوزی 
به‌صورت ترنج در وسط کار

تداوم 
گیسورقالیچه دو ذرعزندگی

سه لوزی پلکانی که به‌صورت ترنج در وسط ترنجی9
کناره دو ذرع و خانهتکرار شده است

سموییچارک

دو حوضچه در یک حوضچه بزرگ‌تر ترنجی10
سیمرغپشتی  دونفرهزوجیتبه‌صورت ترنج مرکزی در وسط کار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            27 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

152

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

*تمام نقوش به‌صورت هندسی اجرا و محل به‌کارگیری نقوش زمینه و متن کار است.

1- ترنجی
   

 1-3                                          1-2                                         1-1                     

      
          2- خشتی       3- بندی            4- خشتی                  5- ترنجی                  6- ترنجی

 
   7- حوض در حوض یا چند ترنج       8-  حوض در حوض یا چند ترنج          9- ترنجی               10- ترنجی

)نگارندگان( 									       

• • نقوش تلفیقی
 برخی از طرح‌های تلفيقی به جهت تلفيق زيبا و صحيح نقوش مختلف از جذابیت بالايی برخوردارند؛ اما برخی 
از آن‌ها ناشی از تلفيق نابهنجار چند طرح هستند. اين طرح‌ها از الگو و رنگ‌های خاصی پيروي نميك‌نند و انتخاب 
آن‌ها به سليقه‌ی طراح بستگي دارد. به‌نحوی‌که گاه طرح‌های بته‌جقه و گل فرنگ و قاب‌ها و كتيبه‌ها و گلدان‌ها 
در كي فرش جمع می‌شوند )یساولی، 1375: 135(. نقوش تلفیقی پشتی‌ها و قالیچه‌های این منطقه در اثر ذوق 
هنرمندانه طراحان و استادکاران گمنام این شهرستان با تلفیق نقوش مختلف جانوری، گیاهی، بلوچ، عرب و... 
با یکدیگر به وجود آمده‌اند که ازنظر پراکندگی در تمام نقاط این شهرستان قابل‌مشاهده است. در نقوش تلفیقی 

بیشتر به جنبه‌ی تزیینی کار دقت شده است و این نقوش از الگوی خاصی پیروی نکرده‌اند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            28 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

153

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

نکته قابل‌توجه این که اکثر نقوش با حاشیه‌ی بلوچ بافته‌شده‌اند و بنابراین ممکن است با نقوش بلوچ اشتباه 
گرفته شوند، این در حالی است که نقوش یا طرح‌های متن و زمینه فارغ از نقش‌اندازی و اسلوب ترکیب‌بندی 

بافته‌های بلوچی است. 

جدول 14- نقوش تلفیقی گناباد، 

کاربرد و اندازه محل بافت شیوه اجرا نماد تأکید طرح بر نقش طرح تصویر

پشتی- تک‌نفره چاه نمکی هندسی/ یک‌دوم شادابی پرندگان طرح ترنجی 1

قالیچه-یک ذرع و نیم بیدخت تصویری زندگی نقوش گیاهی درختی 2

قالیچه آردی-دو ذرع فخرآباد هندسی/مرکزی آب حوضچه‌ها حوض در 
حوض 3

قالیچه-یک ذرع و نیم بیدخت تکرار واگیره زندگی نقوش گیاهی ترنجی بندی 
واگیره ای 4

قالیچه آردی- یک ذرع و نیم فخرآباد سه ترنج میانی برکت و روزی حوضچه‌ها ترنجی 5

پشتی- دونفره محیی آباد هندسی/یک‌دوم خوش‌یمنی نقوش پرندگان ترنجی 6

قالیچه - دو ذرع بیمرغ تکرار نقش 
هندسی آب،زندگی لوزی‌ها چند ترنجی 7

پشتی- تک‌نفره بجستان تصویری ماندگاری و 
دوام عمر

نقوش ابنیه و 
گیاهی تصویری 8

قالیچه - دو ذرع مند هندسی و 
تصویری بهار سال نقوش گیاهی و 

پرندگان لچکی 9

)نگارندگان( 										        

* محل به‌کارگیری تمامی  نقوش زمینه و متن کاراست.

نقوش تلفیقی قالیچه‌ها و پشتی‌ها

۵                             ۴                       3                                2                          1             

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            29 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

154

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

 
۸                                         ۷                            ۶                               ۵               

)نگارندگان( 									       

■ نتیجه‌گیری
دست‌بافت‌های تصویری این شهرستان همگی رنگ و بویی از طبیعت را با خود به همراه دارند در پاسخ به سؤال اول 
می‌توان گفت در بررسی نقش‌مایه‌های موجود در پشتی‌ها به طرح و نقش، اندازه، رنگ، ویژگی‌های بومی و محیطی، 
آداب‌ورسوم محلی، سنت‌ها و آیین‌های مذهبی و فرهنگ‌عامه مردم توجه شده است. در این آثار به  نمونه‌های 
بارز و شاخصی برمی‌خوریم که مخصوص مراسم مذهبی و آیین‌های بومی و محلی بافته‌شده‌اند.  نمونه‌هایی نظیر 
قالیچه‌های پاانداز عروس و یا پشتی‌هایی که در آن‌ها به نقش زوج و فرد بودن و خانواده توجه شده است. همچنین 
و  مذهبی  انگیزه‌های  از  الهام  با  و  نبوده  بومی محل  که  برمی‌خوریم  از حیوانات  تصاویری  به  نقوش  واکاوی  در 
باورهای دینی ذوق هنرمندانه بافنده را برانگیخته و دست به آفرینش زده است مانند نقش شیر که با الهام از مراسم 
تخت روان در تعزیه عاشورای حسینی بافته‌شده است. در پاسخ به سؤال دوم باید گفت که فرش، بخش اصلي 
جنبه‌ی هنري خود را مديون طرح و نقش خويش است. طرح‌ها و نقش‌های پشتی‌ها و قالیچه‌های این منطقه گرچه 
ساده‌اند، ولی دارای زیبایی ابتدایی هستند. و گاه تحت تأثیر نقوش بلوچ، عرب و ترکمن بوده و گاه نقوش در قالب 
نقوش بومی شامل گیاهی، گل، بوته و درخت، جانوری شامل حیوانات و  پرندگان، انسانی و تلفیقی بافته‌شده‌اند. 

یافته‌های مقاله در مورد نقوش بومی و محلی این منطقه را می‌توان در قالب جدول زیر ارائه نمود:
با رجوع دوباره  به نقوش اصیل و قدیمی و باز بافت آن‌ها می‌توان گامی مؤثر در جهت احیای نقوش سنتی با 
ویژگی‌های بومی مخصوص این شهرستان برداشت که توجه دوباره‌ی مسئولان امر و فرهیختگان و آگاهی‌بخشی، 
اقتصاد  در  آن  و جایگاه  قالی‌بافی  فعلی  به وضعیت  و سازمان‌های ذی‌ربط  دستگاه‌ها  و جلب‌توجه  اثرگذاری 
خانواده و بازگشت به دوران اوج شکوفایی این دست‌یافته‌ها می‌تواند نقش به‌سزایی در اشتغال جوانان و کمک 

به اقتصاد خانواده و تأثیرگذاری بر سایر هنرهای سنتی محلی مانند سفالگری داشته باشد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            30 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

155

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول15- یافته‌های مقاله در مورد نقوش گیاهی

نام و تقسیم‌بندی 
اسناد کتابخانه‌اییافته‌های میدانینام و تقسیم‌بندی نقوشنقوش

هی
گیا

ش 
قو

ن

درختان
راست‌قامتینامیرایی و سر سبزیکاج و سرو

زلف یار، زندگی، عمر زیاد، حزن و اندوهشادابی و جوانیبید مجنون

بوته‌ها

علاقه از صمیم دل، پاکی و زیباییعروس، جوانی و شادابیبوته گل محمدی

بوته گل‌های بومی و 
در هر منطقه و ناحیه متفاوت است. مانند: صرفاً به‌صورت تزیینی به‌کاررفتهوحشی

عشق، صبوری، آب و..

برکت، روزیبرکت و روزیبوته گندم و جو

گل‌ها

علاقه از صمیم دل، پاکی و زیباییعروس جوان و جنبه تزیینی دارگل‌گلاب

خون شهدا، خون جوان، مظهر دل جوان مرده، بهارلاله
رنجدیده

تمکن مالی، ثروت و جنبه زعفران
تزیینی

خاطرات خوش گذشته، بوی خوش، 
خواص دارویی

جاودانگی، برکت و باروری، میوه‌ی باروری، میوه بهشتیانار
بهشتی

عشق، علاقه، صبوری، هوش و ذکاوتصرفاً به‌صورت تزیینی به‌کاررفتهرز

در هر منطقه و ناحیه متفاوت است. مانند: صرفاً به‌صورت تزیینی به‌کاررفتهگل‌های خودرو
عشق، صبوری، آب

نقوش 
گلدانی

ترنجی با نقش گلدانی و 
جانوری

گلدانی– پرنده‌ای
گلدانی واگیره‌ای
گلدانی- ستون‌دار

گلدانی

گلدان گلی است که اکثراً گل 
انار را از یک‌گوشه در کل کار 
می‌پراکند. و با نقوش پرندگان 
محلی و بومی منطقه تلفیق‌شده 

است

این نقوش در واقع اسطوره‌ی تکوین 
هستی پیوند می‌زنند. گلدان گلی که 

ارتباطی وسیع با زمین مادر و ایزد بانوی 
باروری دارد و همین معنا به‌طور مشابه در 
نقوش موزون و بدیع به صور مختلف در 

طراحی فرش ایران دیده می‌شود.

										 )نگارندگان(        

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            31 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

156

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

جدول16- یافته‌های مقاله در مورد نقوش جانوری

ری
انو

 ج
ش

قو
ن

روزی، چرخه زندگی، و در فرش بیشتر در فرش‌های باروری و روزی فراوانبز کوهی و کل
با طرح شکارگاه به کار گرفته‌شده‌اند

آهوک

خوشبختی، روزی، زندگی، شادکامی است 
و در آثار این منطقه معمولاً به‌صورت فرد 
به‌کاررفته است. تفاوت بارز آن با نقش بز 
در عدم وجود شاخ است. اکثر نقوش آهو 

به‌صورت هندسی بافته‌شده‌اند

آهو معمولاً در طرح‌های نمایش صحنه‌های شكار و 
شكارگاه به‌کاررفته است به‌نحوی‌که در قسمت‌های 
مختلف طرح یك سوارکار با وسیله‌ای همانند تیر و 
كمان یا نیزه مشغول شكار آهو و یا سایر جانوران 

است.

شیر

- نقش شیر با الهام از پرچم شیر و 
خورشید بافته‌شده

- نقش شیر با الهام از مراس مذهبی در 
دهه‌ی اول محرم بافته‌شده است.

نقش شیر به‌منزله‌ی مظهر قدرت و شجاعت است، و 
از بین معانی نمادین این حیوان می‌توان به آتش، ابهت، 

پارسایی، پرتو خورشید، پیروزی، تابستان، دلاوری، 
روح زندگی، درنده‌خویی، سلطان جانوران، سلطنت، 
عقل، غرور، فکر، قدرت الهی، قدرت نفس، مراقبت، 

مواظبت و نیروی ابر انسانی اشاره کرد

ان
دگ

پرن

فراوانی و بهار سالطاووس
کنایه از خورشید، همچنین طاووس می‌تواند نیروی 
شر را از بین ببرد به همین دلیل هم می‌تواند نماد 

باروری و برکت و حاصلخیزی باشد.

آغاز روز، شادابی، کار روزمرهگنجشک

پیروزی خیر بر شر، خوشبختی و نیک‌روزی، بشارت 
بهار، درخواست باروری و باران خواهی و همچنین 

مفاهیم عرفانی و مذهبی

ثروت، ماندگاریکبک

دعای خیر، شگون، خوش‌اقبالیکبوتر

زمان، طول عمر، سحرخیزیخروس

بیشتر جنبه‌ی تزیینی داشته‌اندسایر پرندگان
)نگارندگان( 									       

■ فهرست منابع
- آزادی، سیاوش. )1356(. فرش ایران. )ترجمه به انگلیسی از روبرت پینر(، تهران: موزه‌ی فرش.

- احراری، عبدالله. )1386(. طرح، نقش و رنگ‌بندی قالي بلوچ خراسان. منتشرشده در دومين سمینار فرش 
دست‌باف ايران جهت چاپ در مجموعه مقالات سمينار. تهران.

 - ادواردز، سیسیل، )1368(، قالی ایران )ترجمه‌ی مهین دخت صبا(. تهران: فرهنگسرا.
- اشنبرنر، اریک. )1374(. قالی‌ها و قالیچه‌های شهری و روستایی ایران )ترجمه‌ی مهشید تولایی و محمدرضا 

نصیری(. چاپ اول، تهران: انتشارات فرهنگسرا.
- افضل توسی، عفت السادات. )1391(. گلیم حافظ نگاره‌ی بز کوهی از دوران باستان. فصلنامه‌ی نگره، 21، 67-55.
- بخشی، اکرم، علی وندشعاری. )1395(.  بررسی ساختار فرمی طرح و نقش قالی‌های اصیل کردی خراسان. گلجام، 29، 92-63.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            32 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

157

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

- پرهام، سیروس. )1379(. اقوام فرش‌باف عرب در ایران. مجله‌ی فرش دست‌باف ایران، 18 )۶(، 44-40.
- پوپ، آرتر و آکرمن فیلیس. )1981(. سیری در هنر ایران )ترجمه‌ی سیروس پرهام(، جلد ششم فرش و فرش‌بافی. 

تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.
- تابنده گنابادی، سلطان‌حسین. )1379(. تاریخ و جغرافیای گناباد )چاپ دوم(. تهران: انتشارات حقیقت.

- چیت‌سازیان، امیرحسین و شهلا خسروی‌فر. )1390(. بررسی نماد و نقش پرنده در قالی‌های موزه فرش 
ایران، مجله‌ی علمی و ترویجی وزارت علوم، 2 )۱(، 44-29.

-حسنی، غلامرضا. )1388(. روند و فرایند تحولات تاریخی ساختار فرهنگی- اجتماعی اقوام ایرانی با تأکید بر 
قوم ترکمن، پژوهش‌نامه‌ی علوم اجتماعی، ۱ )۳(، 141تا157.

- حشمتی رضوی، حشمت‌الله. )1380(. فرش ایران، دفتر پژوهش‌های تهران: فرهنگی.
- حشمتی رضوی، فضل‌الله. )1387(. از فرش تا عرش، مجموعه مقالات، انتشارات امیرکبیر، سخنرانی در دومین 

همایش ملی ایران‌شناسی.
- دادور، ابوالقاسم و الهام منصوری. )1385(. درآمدی بر اسطوره‌ها و نمادهای ایران در عهد باستان )چاپ اول(. 

تهران: نشر کلهر.
- دهخدا، علی‌اکبر. )1345(. لغت‌نامه‌ی دهخدا. )جلد دوازدهم(. چاپ دوم. تهران: ناشر موسسه انتشارات و 

چاپ دانشگاه تهران.
- رنجبر، هادی، علی‌اکبر حق‌دوست، مهوش صلصالی، علیرضا خوشدل، محمدعلی سلیمانی و نسیم بهرامی.
)1391( .نمونه‌گیری در پژوهش‌های کیفی: راهنمایی برای شروع.مجله‌ی علمی پژوهشی دانشگاه علوم پزشکی 

ارتش، ۳ ۱۰)(، 250-238.
- زمانی، عباس. )1351(. مزار بجستان. مجله‌ی بررسی‌های تاریخی، 6 )۷(.

-ژوله، تورج. )1375(. برگی از قالی خراسان )چاپ اول(. تهران: ناشر شرکت سهامی فرش ایران.
- ژوله، تورج. )1381(. پژوهشی در فرش ایران. تهران: انتشارات یساولی.

- شوالیه، ژان و آلن گربران. )1906(. فرهنگ نمادها )ترجمه‌ی سودابه فضایلی(، تهران: انتشارات جیحون. 
- طالب‌پور، فریده. )1382(. ویژگی‌های اقوام فرش‌باف عرب در جنوب خراسان. مجله‌ی هنرهای زیبا، 16، 100-93.

- طاهری، علیرضا. وحیده حسامی. )1386(. نقش شیر در فرش ابریشمی حیوان‌دار موزه‌ی متروپولیتن. جلوه‌ی 
هنر، دوره جدید،6، 38-29.

- کشاورز افشار، مهدی. )1393(. تصویرگرایی در فرش ایران. مجله‌ی چیدمان، سال دوم، 5، 33-26.
- کوپر، جی سی. )1993(، فرهنگ مصور نمادهای سنتی )ترجمه‌ی ملیحه کرباسیان(. تهران: نشر فرشاد.

- مجتبوی،حسین. )1389(. جغرافیای تاریخی گناباد )چاپ دوم(. مشهد: انتشارات مرندیز.
- میرنیا، سید علی. )1369(. پژوهشی در شناخت ایل‌ها و عشایر خراسان. تهران: انتشارات شمشاد.

- میرزا‌امینی، سید محمدمهدی و داریوش کاظم‌پور. )1391(. نقش شیر در فرش ایرانی در مقایسه با آثار ادبی 
و عرفانی، مجله‌ي علمی پژوهشی گلجام، 22 )۲۰(، 72-61.

- ناصری، عباس. )1388(. طرح‌های فرش ایران، مجله‌ی رشد آموزش، 2 )۶(.
- نگارندگان )بهار 1398(.مصاحبه‌ی منتشرنشده در ارتباط با نقوش پشتی در گناباد، مصاحبه با میرزایی، مه‌لقا.

کارشناس هنرهای تجسمی، شهرستان گناباد، بیدخت. محل مصاحبه، منزل شخصی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            33 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html


بهار و تابستان 1398شماره 35 فرش ایران  انجمن علمی دوفصلنامه علمی

158

دوفصلنامه علمی
 انجمن علمی 

فرش ایران 
شماره ۳۷

بهار و تابستان۱۳۹۹

- نگارندگان )بهار 1397 و تابستان 1398(. مصاحبه‌ی منتشرنشده در ارتباط با نقوش پشتی در گناباد، مصاحبه با 
رمضانیان، ربابه. بافنده قدیمی و نقشه‌خوان، شهرستان گناباد، نوقاب. محل مصاحبه، منزل شخصی.

- نگارندگان )تابستان96(. مصاحبه‌ی منتشر نشده در ارتباط با نقوش پشتی در گناباد با سالاری، حسین. خریدار 
و فروشنده‌ی قالی و قالیچه‌ها در دهه‌ی20 و30 شمسی، شهرستان گناباد، محل مصاحبه منزل شخصی.

- نگارندگان )بهار97(. مصاحبه‌ی منتشر نشده در ارتباط با نقوش پشتی در گناباد با دلیر، محمد.مروج بازنشسته‌ی 
جهاد کشاورزی بجستان و رابط روستایی جهاد، شهرستان گناباد، محل مصاحبه منزل شخصی.

- هال، جیمز. )1917(. فرهنگ نگاره‌ای نمادها در هنر شرق و غرب )ترجمه‌ی رقیه بهزادی(. تهران: انتشارات 
فرهنگ معاصر.

- یساولی، جواد. )1375(. مقدمه‌ای بر شناخت قالی ایران )چاپ دوم(. تهران: انتشارات فرهنگسرا.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
99

.1
6.

37
.8

.9
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            34 / 34

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1399.16.37.8.9
https://goljaam.icsa.ir/article-1-676-fa.html
http://www.tcpdf.org

