
دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

63

تبیین جامعه‌شناختی یادگاری‌بافی در قالی‌های 
عشایری و روستایی ایران 
)مطالعه‌ی موردی: قالی کرمانشاه(

چکیده
در نظــام قالی‌بافی ایران، در مــواردی بافندگان اقدام 
بــه نوشــته‌بافی نموده‌انــد؛ این نوشــته‌ها که اغلب 
شــامل اعداد و اسامی هســتند از الحاقات بافنده در 
حیــن بافت بوده و از نقشــه فــرش قابل‌تمایزند لذا 
می‌توان از آن با عنــوان یادگاری‌بافی نام برد. اگرچه 
یادگاری‌بافی به منطقــه و جغرافیای خاصی محدود 
نمی‌شود بااین‌وجود در ســبک‌های فرش‌بافی ایران، 
بیشتر در فرش‌های عشایری و روستایی قابل ‌مشاهده 
است. قالی ســنتی منطقه‌ی کرمانشاه نیز که در سبک 
قالی‌های عشــایری و روســتایی و در زیرمجموعه‌ی 
قالی‌هــای کُردی قــرار می‌گیرد، مــوارد فراوانی از 
یادگاری‌بافی را در خود گنجانده اســت. با توجه به 
تاریخ‌های یادگاری‌بافی‌ها در نمونه‌های موردبررسی، 
کنش مذکور در برهه‌ی زمانی خاصی آغاز و به‌تدریج 
خاتمــه می‌یابد. باتوجه به قالی ســنتی به‌عنوان یک 
پدیده فرهنگیِ بومی و محلی از یک‌ طرف و تغییرات 

ساختاری در نظام قالی‌بافی کرمانشاه از طرفی دیگر، 
این ســؤال مطرح می‌شــود که کنش یادگاری‌بافی از 
چه شــرایط اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی متأثر بوده 
اســت و گرایش‌هــای ذوقی و بینــش بافندگان چه 
ارتباطــی با تغییر و تحــولات فرش‌بافی ایران به‌طور 
عــام و فرش‌بافی کرمانشــاه به‌طور خاص داشــته 
اســت؟ هدف پژوهش حاضر تبیین جامعه‌شــناختی 
کنش یادگاری‌بافی بر مبنای رویکرد الماس فرهنگی 
ویکتوریا الکســاندر اســت. روش پژوهش توصیفی 
تحلیلــی و بر مبنای مطالعات کتابخانه‌ای و اســنادی 
صورت گرفته اســت. نتایج تحقیــق حاکی از نقش 
نظام‌های حمایتی و توزیع‌کنندگان، چگونگی مصرف 
اثر و جامعه‌ی مخاطبان و تغییــرات فرهنگی جامعه 

قالی‌بافان در بروز و افول کنش یادگاری‌بافی است.
کلیدواژه‌ها: یادگاری‌بافی، کرمانشاه، الماس فرهنگی، 

قالی عشایری و روستایی، قالی‌بافان.

تاریخ دریافت مقاله:   96/7/10
تاریخ پذیرش نهایی: 97/3/5

فریبا یاوری )نویسنده مسئول(
کارشناس‌ ارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد تهران
E-mail: faribayavary@gmail.com

فاطمه مهاجر
کارشناس ارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه پیام نور تهران
علیرضا خدامی
استادیار، گروه پژوهش هنر، دانشکده هنر ادیان و تمدن‌ها، دانشگاه هنر اصفهان

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             1 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

64

 مقدمه
قالی ایــران در نظامــی هدف‌منــد و در چارچوب 
قراردادهایی بسط و توســعه‌یافته است، قراردادهایی 
که از ســنت و زیرســاخت‌های اجتماعی، فرهنگی، 
اقتصادی و گاه حتی سیاسی منتج می‌شوند. لذا برای 
بررسی کنش هنرمندان و پدیدآورندگان قالی باید آن 
را در مجموعه‌ی اجتماع شکل‌دهنده‌اش مطالعه نمود. 
از دید جامعه‌شناختی قالی برآیند فعالیتی جمعی است 
که مجموعه‌ی گســترده‌ای از کنش‌گران در تولید آن 
سهیم هســتند. در وجه دوبعدی هنرـ صنعت فرش، 
به‌طور ضمنی بافندگان در درجه‌ی صنعت‌گرانی تلقی 
می‌شوند که توانایی بالقوه‌ی اثر هنرمندانه‌ی طراح را 
با مهارت تمام در شاهکاری منسوج به‌صورت بالفعل 
درمی‌آورند و در گونه‌ای از فرش‌های هنری که ارزش 
هنرمندانه‌ی اثــر بعد از بافت و در مرحله‌ی پرداخت 
تکمیل شود مقام بافنده دو درجه تنزل خواهد یافت؛ 

که این امر در فرش‌های شهری‌باف بارزتر است.
در حالی‌که در فرش‌های عشــایری و روســتایی، 
بافنده عرصه‌ی وســیع‌تری برای یکه‌تازی هنرمندانه 
پیش روی خود احســاس می‌کند. ظهور قالی‌نوشته‌ها 
در فرش ایران کــه از آن با اصطلاح یادگاری‌بافی یاد 
می‌کنیم ماحصل شرایطی اســت که فردیت بافنده را 
در جهت شخصی‌ســازی فضای هنری سوق می‌دهد. 
در نگاهی کلی، یادگاری‌بافی صرفاً کنشــی شخصی 
قلمداد می‌شود درحالی‌که از دید علوم اجتماعی »کنش 
هنرمندان هیچ‌گاه در انــزوا انجام نمی‌گیرد و همواره 
خلق هنر با شــرایط اجتماعی ارتباط متقابل دارد« )تقا 
و تنــر، 1385: 60(. لذا هر عملی »در ســاخت‌های 
اجتماعی جای دارد و بنابراین از آن‌ها تأثیر می‌پذیرد. 
همه‌ی کنش‌های آدمی، ازجمله کنش‌های آفرینش‌گرانه 
یا نوآورانه، از ترکیب پیچیده‌ای از عوامل تعیین‌کننده و 
شرایط ساختاری متعدد ناشی می‌شوند« )ولف، 1393: 
133(. غالب محققان جامعه‌شناسی هنر نیز بر این باورند 

که »آثــار هنری می‌توانند نکاتی راجع به جامعه‌ای که 
آن‌ها را تولید کرده‌است به ما بگویند. اگرچه این مسئله 
بسیار پیچیده‌تر از ترسیم یک خط واحد و مستقیم بین 
هنر و جامعه است« )الکساندر، 1393: 71(. با توجه به 
قالی ایران به‌عنوان امری اجتماعی »فرآیند آن از تولید، 
بافت تا مصرف، از تعامل اجزاء و عناصر در چارچوب 
یک نظام اجتماعی و فرهنگی شکل می‌گیرد« )آذرپاد و 
حشمتی‌رضوی،1372: 26(. »آگاهی ازآنچه در ضمن 
تولیــدات فرهنگی صورت گرفته، تنهــا در صورتی 
ممکن اســت که عامل هنر را در شبکه‌ی روابطی که 
با ســایر اجزا دارد بشناسیم« )بوردیو نقل از مریدی و 
یادگاری‌بافی  کنش  لذا  تقی‌زادگان،165-1384:164(. 
به‌عنوان برآیند شــرایطی در نظر گرفته می‌شود که در 
محدوده‌ی روابط و ساختار شبکه‌های شکل‌دهنده آن 
قابل تبیین است. اهمیت بررسی کنش یادگاری‌بافی از 
جهت هم‌زمانی نسبی آن با رونق قالی سنتی کرمانشاه 
اســت، ازاین‌رو به‌طور ضمنی دربردارنده‌ی بخشی از 
داده‌های تاریخی و اجتماعی اســت. لذا هدف اصلی 
پژوهش نگاه جامعه‌شــناختی بــه چگونگی و چرایی 
یادگاری‌بافی به‌موازات تولید قالی ســنتی اســت. در 
این راستا فرضیه تحقیق حاکی از نقش عوامل توزیع، 
حمایت‌کننــده، مصرف‌کننده و مخاطــب، جامعه و 

جایگاه اثر هنری در ظهور یادگاری‌بافی است.

پیشینه تحقیق
خــط و نوشــتار در قالی به منزله‌ی روزنه‌ای اســت 
بــرای نفــوذ به درون اثــر. به همین دلیــل، از منظر 
زیبایی‌شــناختی و گاه از جهت کشــف سرّســخن 
توجه برخی پژوهش‌گران را به خود معطوف داشــته 
اســت. کتاب »ادب و عرفان در قالــی ایران« به قلم 
خشکنابی از نخســتین کوشش‌ها در توجه به نوشتار 
قالی و مضامین ادبی آن است. »بررسی ادبیات غنایی 
در فرش‌های تصویری دوره قاجار« به کوشش آهنی، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             2 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

65

وندشــعاری و یعقوب‌زاده نیز در همین راستاســت. 
شایســته‌فر و خان‌علیپور در مقاله‌ی »بررسی اجمالی 
خوشنویســی بر روی قالی« نگاهــی کلی به موضوع 
کاربرد خوشنویســی در قالی داشته‌اند. شایسته‌فر در 
مقاله‌ی »تعامل خط و نقش در قالی‌های ســده نوزده 
و بیست« روابط زیبایی‌شناختی خطوط خوشنویسانه 
و نقوش را در قالی‌های قاجار بررســی کرده اســت. 
شــریعت در »خط نگاره‌های قرآنــی در قالی‌بافی و 
فلزکاری دوره صفویه« به مضامین قرآنی نوشــتارها 
توجه داشته است. میرزایی در مقاله‌ی »کتیبه‌ی قالی‌ها 
بــه مثابهی یک متــن« درصدد کشــف روابط مابین 
ساختار نوشــتارها و تصاویر قالی بوده است مسیری 
که بعدها کاکاوند و موســوی‌لر در مقاله‌ی »خوانش 
لایه‌های صریح و ضمنی نوشتار موجود در کتیبه قالی 
وقفی عصر زنــد« در مطالعه‌ی یک قالی زندیه به‌کار 
گرفتند و صباغ‌پورآرانی در مقاله‌ی »مطالعه‌ی تطبیقی 
خط‌نــگاری در قالی‌هــای دوران صفویه و قاجار« به 
مقایسه و مطالعه‌ی خط‌نگاری دو دوره پرداخته است. 
در ایــن تحقیقات محتوای ادبی، مذهبی و یا تاریخیِ 
خطــوط در فرش‌های نفیس موردتوجه بوده اســت 
که در آن‌ها هنر خوشنویســی به‌کاررفته و بین نقوش 
و خطوط هماهنگی وجــود دارد. از آنجا که تاکنون 
نوشتار در قالی‌های عشایری و روستایی مورد بررسی 
قرار نگرفته است پژوهش حاضر به تکمیل دانش در 

این حوزه می‌پردازد.

روش تحقیق
روش تحقیق تاریخی، توصیفی و تحلیلی است. روش 
گردآوری داده‌هــا بر مبنای مطالعــات کتابخانه‌ای- 
اســنادی و اینترنت اســت. ابزار گردآوری اطلاعات 
فیش‌برداری، مصاحبه و مشاهده است. جامعه‌ی آماری 
تصاویر شامل 84 نمونه‌ی تصویری از قالی‌های دارای 
یادگاری‌بافی است )جدول 1 و 2(. بنابر موردپژوهشی 

تحقیق حاضر، بازیابــی نمونه‌ها در اینترنت از طریق 
 Persian nomad-village و Kurdish rug کلیــدواژه
rug  انجام‌شده اســت. 32 نمونه از قالی کرمانشاه و 
52 نمونه از قالی‌ها و دســت‌بافته‌های ســایر مناطق 
است. به‌کارگیری واژه‌ی ابداعی »یادگاری‌بافی« صرفاً 
تمهیدی نشانه‌شــناختی اســت جهت متمایز ساختن 
نوشــته‌بافی‌هایی که فرض می‌شــود آزادی و اراده‌ی 

بافنده در بروز آن‌ها دخیل بوده است.

چارچوب نظری
»هدف از جامعه‌شناسی اثر هنری، ابتدا تحلیل اثر برای 
یافتن معانی آشکار و پنهان آن و در مرحله‌ی بعد ربط 
دادن این معانی به ســاخت جامعه‌ی معاصر اثر است. 
در این رویکرد، شــناخت معانی اثــر هنری می‌تواند 
به شــناخت محتواهای اجتماعی موجود، در سطوح 
مختلــف کلان، میانی و خرد، در جامعه کمک نماید« 
)راودرارد،1386: 92(. در جامعه‌شناســی هنر اغلب 
گرایش به دو رویکرد عمده بازتاب و شکل‌دهی بوده 
است. برمبنای رویکرد بازتاب »هنر، جامعه را بازتاب 
می‌دهد اما به طرقی پیچیده« )الکساندر، 1393: 71(. 
»در رویکرد شکل‌دهی، مانند رویکرد بازتاب، رابطه‌ی 
بین هنر و جامعه را همچون خطی ساده و مستقیم بیان 
می‌کنــد؛ اما جهت پیکان علیت- جهت تأثیر بین آثار 
هنری و جامعــه- را به‌گونه‌ای وارونه می‌کند که هنر 
در مقام تأثیرگذار بر جامعه تلقی می‌شود نه برعکس 
و در غالــب مــوارد به تأثیرات منفــی هنر بر جامعه 
نظر دارد« )همان: 84(. ویکتوریا الکســاندر با نقد دو 
رویکرد مذکور، اساس کار جامعه‌شناختی خود را بر 
مبنای مدل الماس فرهنگی قرار می‌دهد؛ نخســتین‌بار 
»ونــدی گریزوالــد )1986-1994( ایــده‌ی الماس 
فرهنگی را پرورش داد. الماس، چهارگوشی است که 
همچون بادبادک روی یکی از گوشــه‌هایش ایستاده 
است. هریک از گوشه‌های آن، نماینده یکی از مفاهیمِ؛ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             3 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

66

خاص فرهنگی نیازمند درک هر چهار نقطه و شــش 
خط ارتباطی در مدل اســت« )گریزوالد نقل از همان: 
113(. الکساندر مدل الماس فرهنگی گریزوالد را که 
شــامل دو حوزه‌ی تولید فرهنــگ و مصرف فرهنگ 
بود، اصلاحی کرد و بین دو حوزه‌ی تولید و مصرف 
فرهنگ، حوزه‌ی تأثیرگذارِ »توزیع فرهنگ و هنر« را 
قرار داد تا واسطی میان تولید و مصرف فرهنگ باشد 
)تصویر 2(. در مدل الکساندر، با تفکیک دو حوزه‌ی 
تولید و مصرف به اهمیــت لایه‌های میانی هنرمند و 
مخاطب تاکید می‌شــود. المــاس فرهنگی یک نظریه 
نیســت که صرفاً درقالب عباراتی انتزاعی تعیین کند 
چه روابطی بین نقــاط موجود بر روی الماس وجود 
دارد. بلکه فقط می‌خواهد نشــان دهــد که روابطی 

وجود دارد.

محصولات هنری، خالقان هنر، مصرف‌کنندگان هنر و 
جامعه است« )همان: 112(. گریزوالد استدلال می‌کند 
که برای درک رابطه‌ی هنر و جامعه، هر چهارگوشــه 
و خطوط شش‌گانه‌ی اتصال‌های موجود در الماس را 
باید مدنظر داشت )تصویر 1(. هنر توسط یک هنرمند یا 
گروهی از هنرمندان خلق می‌شود ولی به کلیت جامعه 
دسترســی ندارد. در عوض به‌دست گروه خاصی از 
مخاطبان می‌رسد که خود در احاطه‌ی نظام اجتماعی 
هســتند و هنر از طریق آن‌ها در جامعه نفوذ می‌کند. 
جامعه بر هنرمنــدان، نظام توزیــع، مصرف‌کنندگان 
فرهنگ و از طریق آن‌ها، بر شکل هنر اثر می‌گذارد. از 
نظر گریزوالد »الماس فرهنگی تمهیدی تخمینی است 
کــه هدف از آن ترویج درک کامل‌تری از رابطه‌ی هر 
اثر فرهنگی با جهان اجتماعی اســت. درک کامل آثار 

حوزه‌ی تولید
رویکرد تولید که عوامل واقع در ســمت چپ الماس 
فرهنگی را شامل می‌شود به خلق، تولید و توزیع هنر 
مربوط می‌شوند. این رویکرد رابطه‌ی بین خالقان هنر، 
شــبکه‌های توزیع، دنیاهای هنر و جامعه را بررســی 
می‌کند. بر این‌ اساس »هر جنبه از فرآیند خلق و توزیع 
هنر، آگاهانه یا ناخودآگاه، هنر را متأثر می‌سازد. نظام 
تولیــد، خلاقیت هنری را محدود می‌کند و هنر را در 

جهات خاصــی هدایت می‌کند. نظام توزیع هنرمندان 
را از ایــن نظر محدود می‌کند کــه هنر برای آن‌که به 
دست مخاطب برسد باید با یک نظام، متناسب باشد. 
ایــن محدودیت‌ها به معنای نفی و خواســت هنرمند 
نیســت با این‌حال افراد درون نظامی از محدودیت‌ها 
کار می‌کنند« )الکساندر، 1393: 122(. مباحثه‌ی تولید 
فرهنگ بر پایه‌ی نظرات هوارد بکرـ با در نظر گرفتن 
هنر به‌عنوان فرایندی جمعی ـ به نحوه‌ی تقســیم‌کار، 

                )www sinunk.net( تصویر 1. مدل الماس فرهنگی گریزوالد)تصویر 2. الماس فرهنگی تعدیل‌شده )الکساندر، 1393: 114 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             4 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

67

ســاختارهای بــازار، نظام‌های توزیعــی، حمایتی و 
تشــویقی، قراردادهای دنیای هنــر، محدودیت‌ها و 

امکانات می‌پردازد.

حوزه‌ی مصرف
حوزه‌ی مصرف فرهنگ که در نیمه‌ی راســت الماس 
فرهنگــی قرار دارد به این نکتــه توجه دارد که افراد 
هنــر را چگونه مصرف، اســتفاده و دریافت می‌کنند. 
این حوزه بر مبنای ایده‌ی گریزوالد؛ »خواننده به‌عنوان 
قهرمان« قرار داده‌شــده است. بر مبنای این ایده، هنر 
»باید در ارتباط با کســانی فهم شود که آن را مصرف 
می‌کنند. به‌خصوص، معانی‌ که مردم از هنر می‌گیرند 
و نوع هنــری که برای مصرف انتخــاب می‌کنند، بر 
پیش‌زمینه‌هــای قبلــی و شــبکه‌های اجتماعی آن‌ها 

استوار است« )همان: 280(.
ازاین‌رو بر اساس الماس فرهنگی الکساندر، از یک 
طرف حوزه‌ی تولید قالی کرمانشــاه و پس‌زمینه‌های 
شــکل‌گیری یادگاری‌بافی بررسی می‌شود؛ که در این 
حــوزه، بافنده در مقام تولیدکننده و خالق هنر حضور 
دارد. از طرفی دیگر حوزه‌ی مصرف هنر به مطالعه‌ی 
مخاطبان و مصرف‌کنندگان قالی کرمانشاه می‌پردازد. از 
آن‌جا‌که قالی کرمانشاه محصول نظام سنتی تولید است، 
تولیدکنندگان و خالقان قالی، اولین مصرف‌کنندگان آن 
بوده‌انــد و بافنده‌ی قالی اولین مخاطب هنر به‌شــمار 
می‌آید؛ بنابراین بافندگان هم به‌عنوان تولیدکننده و هم 
در کنارمصرف‌کنندگان بررسی می‌شوند. در این میان 
نقش نظام‌های حمایتی، تشویقی و توزیعی در بروز و 

افول یادگاری‌بافی حائز اهمیت است.

الماس فرهنگی و تولید هنر
الکساندر در بحث بر روی »تولید فرهنگ« بر نظرات 
هوارد بکــر در مورد دنیاهای هنر متمرکز می‌شــود. 
دنیــای هنر می‌تواند کوچک و محلــی و یا بزرگ و 

وسیع باشد. یک دنیای هنر »شبکه‌ای از انسان‌هاست 
با فعالیت گروهی مشترک که به‌وسیله‌ی دانش مشترک 
آن‌ها از اشــکال متعارف انجام کارها، ســازمان‌دهی 
شــده اســت و نوعی از آثار هنــری را تولید می‌کند 
که دنیــای هنر مذکور بدان شــهرت دارد« )بکر نقل 
از الکســاندر،1393:120(. بر همین اساس برای فهم 
جامعه‌شناســانه‌ی هنر، باید آن را در مقام یک فعالیت 
جمعی مدنظر قرارداد. در دنیــای هنر هیچ‌کس تمام 
کارها را به تنهایی انجام نمی‌دهد. تمام اشکال هنری 
بر تقســیم کار تکیه دارند. در این تقسیم‌ کار عده‌ای 
نیروی مرکزی و عده‌ای نیروی پشتیبانی هستند. بکر 
کســانی را نیروی مرکزی تولید می‌داند که از مهارت 
خــاص و کار خلاقانه بیشــتری برخوردارند. نظام و 
دنیای هنری که قالــی به‌عنوان محصول نهایی در آن 
ظهور می‌کند به‌طورکلی شامل سه حلقه‌ی مجزاست؛ 
حلقــه‌ی تأمین مواد اولیه و مقدمــات تولید، حلقه‌ی 
تولیــد و حلقــه‌ی توزیع و فــروش )تصویر 3(. در 
مطالعه انواع فرش به لحاظ ساختار کلی »می‌توان سه 
ســبک را در حوزه فرش‌شناسی ایران برشمرد: سبک 
عشایری، ســبک روستایی و سبک شــهری« )ژوله، 
1390: 19(. بنیاد این شناســایی به خاستگاه مردمی، 
اجتماعــی و عامه بودن این محصول برمی‌گردد که با 
مطالعه‌ی تحولات تاریخی جوامع و زندگی اجتماعی 
می‌توان ماهیت ساختاری آن را ازنظر پیدایش، تحول 

و شکل‌گیری دریافت« )ژوله، 1392: 23(.
تنوع در محصــول نهایی زنجیــره تولید فرش- 
عشــایری، روســتایی و شــهری- به دلیل دنیای هنر 
متفاوتی اســت که محصول در آن شکل گرفته است. 
یادگاری‌بافی‌ها در نظام ســنتی تولید پدیدار می‌شوند. 
فرش ســنتی استان کرمانشاه نیز در دسته‌ی فرش‌های 
عشــایری و روســتایی قرار می‌گیرد؛ »در این منطقه 
بافته‌های عشایری رواج دارد و قالی‌بافی در حوزه‌های 
ســنقر، کنگاور، صحنه، دینور، بیستون و قسمت‌های 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             5 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

68

شــرقی و شمال شرقی کرمانشــاه و هرسین به همراه 
گلیم‌بافی و نمدبافی بیشــتر به‌وســیله زنان روستایی 
معمول بوده اســت« )حشمتی رضوی،1387: 42( در 
گزارش‌ها و سفرنامه‌های اروپاییان نیز اشارات مختصر 
و روشنی به قالی کرمانشــاه دیده می‌شود. فرش‌های 
کرمانشاه »عموماً فرش‌هایی با بافت متوسط و ضخیم 
هســتند. در این فرش‌ها از پشــم دست‌ریس محلی 
استفاده‌شده اســت که با رنگ‌های گیاهی موجود در 
مناطق تولید، رنگرزی شده بودند و نقش و رنگ‌بندی 
آن‌هــا بر قابلیت‌هــای ذهنی اقوام شــکل می‌گرفت« 

)صوراســرافیل، 1389: 96(. »در همه‌جــا زنان بافنده 
قالی بودند. قالی کمتر برای عرضه به بازار بافته می‌شد. 
نقش‌ها هندســی و بومی خود منطقــه و در مواردی 
متأثــر از نقش‌های بومی مناطق مجاور بود« )جزمی و 
همــکاران،1363: 173(. زنان، به‌عنوان نیروی مرکزی 
نظام سنتی تولید، بخش وسیعی از فرایند شکل‌گیری 
محصــول را به‌عهده دارند. »فرآینــدی که در خانه‌ها، 
کلبه‌ها و چادرها توسط زنان و کودکان انجام می‌شود« 

) Bishop, 1891: 110(

تولیــد قالی به‌عنــوان کالای خودمصرفی، به‌طور 
ضمنی منزلتی اجتماعی برای زنان بافنده ایجاد می‌کند 
اگرچه »نقش هنرمندانه آن‌ها معمولاً تنها نقشی فرعی 
در میان نقش‌های متعددشــان در درون اجتماع تلقی 
می‌شــود، آن‌هم اجتماعی که برخــاف اجتماعی که 
هنرمند حرفه‌ای عضو آن اســت، به‌طور خاص هنری 
نیست« )تقا و تنر، 1385: 63 (. قالی در مرکز فعالیت 
اقتصادی جوامع ایلیاتی و روســتایی قرار نمی‌گیرد، با 
این‌حال اشــتغال زنان و دختران خانــواده به این امر، 
امتیازی برای مردان در میان هم‌نوعانشــان محسوب 

می‌شود.

مرد خانواده، نیروی پشتیبانی تولید است و از طرفی 
به‌عنوان رابط حلقه‌های تولید و مصرف، عمل می‌کند. 
مرد خانواده اولین دلالی است که به‌عنوان واسطه، کالا 
را وارد چرخه توزیع و مصرف می‌کند. »بکر از ســه 
نوع نظام توزیع بحث می‌کنــد؛ خودحمایتی، حامیان 
خصوصی و فروش عمومی. البته بیشــتر دنیاهای هنر 
ترکیبــی از انــواع نظام‌های توزیــع را در خود جای 
داده‌اند. خودحمایتی زمانی اتفاق می‌افتد که هنرمندان 
شخصاً و یا از طریق شبکه‌های کوچک، توزیع می‌کنند. 
مهم‌ترین محدودیت توزیع خودحمایتی این است که 
شمار مخاطبان کم خواهد بود« )بکر، 1393: 128(؛ و 

تصویر 3. حلقه‌های زنجیره‌ی تأمین فرش دستباف )فرزین، نقل از آسایش و فرجی،1387(. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             6 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

69

مهم‌ترین مزیت آن این اســت که حلقه‌ی تامین مواد 
اولیه در داخل دنیای هنر قرار دارد و هنرمند به درآمد 

حاصل از فروش هنر وابسته نیست.
در فاصله‌ی ســال‌های 1308 تا 1313 شمســی 
میزان تولیدات قالی‌بافی به‌علت »از هم پاشــیده شدن 
زندگــی ایلاتی که نتیجه‌ی اســکان بــود و دیگری 
افزایش بهای پشــم« کاهش پیدا کرد. )ادواردز،1935: 
44(. با این‌حال بر اســاس تغییراتی که از دهه 1340 
هم‌زمان با اصلاحات ارضی به وقوع پیوست »مرحله‌ی 
تازه‌ای در صنعت دســتی قالی‌بافی آغاز شد. ویرانی 
کشــاورزی و کمی درآمد حاصل از آن، کشش بازار 
و بــالا رفتن قیمت قالی موجب شــد که قالی‌بافی در 
روســتا از صورت یک صنعت دســتی خودمصرف 
به‌صورت یــک کالای تجــاری درآیــد« )جزمی و 
همــکاران، 1363: 161(. اهمیت اقتصــادی قالی از 
یــک طرف پایگاه اجتماعی بافنــده را ارتقاء داد و از 
طرف دیگر توجه حامیان خصوصی را به خود جلب 
کرد. حامیان خصوصی کســانی هستند که »در عوض 
بــه اختیار گرفتن آثار هنرمنــد از او حمایت می‌کنند. 
حامیان قادرند هنر تولیدی را کنترل کنند زیرا هنرمند 
باید حامی را خشنود سازد« )بکر، 1393: 128(. به این 
ترتیب تجار فــرش، بازرگانان و ارگان‌های دولتی در 
مقام حامی خصوصــی و توزیع‌کننده، دنیای هنر قالی 
ســنتی را به‌تدریج گسترش دادند. بر اساس اطلاعات 
آماری، در سال 1355، »در استان کرمانشاه از مجموع 
513 کارگاه قالی‌بافی، 434 کارگاه در مناطق روستایی 
و 79 کارگاه در مناطق شــهری قرار داشته‌اند« )آذرپاد 
و حشــمتی‌رضوی، 1372: 57(. در سال 1360 »میزان 
تولید فرش روستایی استان کرمانشاه در فرش‌های زیر 
40 رج؛ 85/1 درصد، فرش‌هــای بالای 40 رج؛ 1/7 
درصد و تولید فرش ابریشم صفر بوده است« )دانشگر، 

.)429 :1372
بعد از جنگ تحمیلی وزارت جهادسازندگی، بنیاد 

امور مهاجرین جنگ تحمیلی و ســازمان صنایع‌دستی 
موجب گســترده شــدن دنیای هنر شــدند. تعاونی 
تولیدکنندگان فرش اســتان کرمانشاه که تحت نظارت 
جهادسازندگی آغاز به‌کار کرده بود در سال‌های 1365 
تا 1370 توانســت تولیدات خود را به‌طور مستقیم در 
بازارهــای جهانی عرضه نماید و این خود در افزایش 
درآمــد فرش‌بافــان و رونق امر فرش‌بافــی در ناحیه 
مؤثر واقع‌شد )رســتم‌نژاد، 1372: 69(. بنا به گزارشی 
در ســال‌های 1375 و 1376، در مقایســه با ســایر 
ارگان‌ها »بیشترین تولید فرش  استان متعلق به وزارت 
جهادسازندگی بوده که کلیه‌ی فعالیت‌های خود را در 
روستاها متمرکز کرده است« )محمدی و پورامین‌آیین، 

.)48 :1380
بنابر آمار و گزارش‌های مذکور، به‌نظر می‌رســد 
تولید بومی و روســتایی جایگاه خود را بعد از جنگ 
حفظ کــرده و رنگ بومی و محلــی در فضای تولید 
باقی مانده اســت. با این‌حال تغییــر نظام‌های توزیع 
زمینه‌های تغییر دنیای هنر را به‌تدریج فراهم می‌نماید. 
از این‌رو پدیده‌ی یادگاری‌بافی مبین تغییراتی اســت 
که توزیع‌کننــده‌ی هنر می‌توانــد در محصول هنری 
ایجاد کند. یادگاری‌بافی‌ها نوشــته‌هایی در قالی است 
که اغلب شــامل اعداد و اسامی اســت و در مواردی 
نادر، نقش‌مایه‌ای ابداعی اســت که ارتباطی با نقشه‌ی 
اصلی ندارد )جدول 1( چنین نوشته‌هایی در قالی‌های 
غیرشــهری ســایر مناطق ایران نیز به چشم می‌خورد 

)جدول 2(.
نوشــته‌بافی در نظــام قالی‌بافی ایــران پدیده‌ای 
جدید تلقی نمی‌شود، خط‌نوشته در قالی‌های دوره‌ی 
صفویه و قاجار نیز مشــاهده می‌شود. ‌»حضور چنین 
خط‌نوشــته‌هایی در دوره‌ی صفویه بســیار معدود و 
محدود بود اما در دوره‌ی قاجار به‌وفور از آن‌ها استفاده 
می‌شد. این درواقع هم‌سو با جریان تحولات اجتماعی 
فرهنگی و سیاسی دوره‌ی قاجار است« )صباغ‌پور‌آرانی، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             7 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

70

1390: 118(. خط نوشــته‌ها در قالی‌های شــهری و 
غیرشهری به لحاظ موقعیت قرارگیری در قالی، شیوه‌ی 
نقش‌پردازی و هماهنگی با نقوش، قابل‌تفکیک و تمایز 
هستند؛ نوشــته‌ها در قالی شهری »متناسب با طرح‌ها 
و تصاویر بافته‌شــده‌ی قالی انتخاب می‌شوند و طرح 

و خوشنویســی مکمل یکدیگرند و هر دو در خدمت 
هرچه زیباتر و بهتر بیــان کردن پیام هنرمند ]طراح و 
نقاش فرش[ هســتند« )شایسته‌فر 1387: 119-107(. 
نوشته‌ها در کتیبه‌های مشخصی جای ‌داده می‌شوند و 

هماهنگی خط و نقوش مدنظر قرار می‌گیرد.

 

 های کرمانشاه جامعه آماری قالی

    

www.carpetvista.com ،162: 1363جزمی و همکاران www.pinterest.com www.carpetvista.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

www.pinterest.co.uk www.oturn.com www.carpetvista.com www.oturn.com 

    

www.oturn.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

جدول 1. جامعه آماری تصاویر قالی کرمانشاه همراه با منابع تصاویر )نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             8 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

71

ادامه جدول 1. جامعه آماری تصاویر قالی کرمانشاه همراه با منابع تصاویر )نگارندگان(

جدول 2. جامعه آماری تصاویر قالی و دست‌بافته‌های سایر مناطق همراه با منابع تصاویر )نگارندگان(
 

 های کرمانشاه جامعه آماری قالی

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

www.rugdirect.com .persianrugworld.com www.carpet2u.com persianrugworld.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.esalerugs.com www.carpet2u.co.uk 

 های سایر مناطق بافته جامعه آماری قالی و دست

    

www.carpetu2.co.uk www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.ebay.com ،55:1392مرکز ملی فرش ایران 

 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                             9 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

72

 های سایر مناطق بافته جامعه آماری قالی و دست

    

www.carpetvista.com www.ebay.com .claremontrug.com www.rugrabbit.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetu2.com www.carpetvista.com 

    

www.irugs.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

    

ادامه جدول 2. جامعه آماری تصاویر قالی و دست‌بافته‌های سایر مناطق همراه با منابع تصاویر )نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            10 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

73

در حالی‌که خط‌نوشته‌ها در فرش‌های عشایری و 
روستایی نمایش نوعی بی‌نظمی و بی‌قاعدگی عامدانه 
اســت که هم‌زمان با نقشه طراحی نشده‌اند و در حین 
بافت شکل‌گرفته‌اند. در این نوع خط‌نوشته‌ها برخلاف 
نوع شــهری آن، بافنده کنش‌گر اصلی تلقی می‌شود و 
دربردارنده‌ی اطلاعاتی درباره‌ی بافنده؛ شــامل ســال 
بافت، اسم بافنده یا نزدیکان و دل‌بستگی‌های او است. 
لذا برای تفکیک نوشــته‌بافی غیرشهری از نوع شهری 
آن، اصطــاح »یادگاری‌بافی« را می‌تــوان به‌کار برد 
چراکه بافنده از طریق شکل‌های مختلف یادگاری‌بافی، 
اعــام می‌کند که در زمان خاصــی در این دنیای هنر 

حضورداشته است. 
اعداد، بیشــترین حجــم یادگاری‌بافی را شــامل 
می‌شــود؛ درمواردی عدد چهاررقمی ســال شمسی 

به‌صــورت منفرد و یا همراه با کلمــات دیگری بافته 
شده اســت. در بعضی نمونه‌ها کلمه‌ی »سال« به‌طور 
مشــخص در کنار اعداد دیده می‌شود. بر مبنای جهت 
خوانایی و موقعیت منطقی بافتن نوشته‌ها در حین کار، 
یادگاری‌بافی غالباً در نیمه دوم فرش، نزدیک حاشیه‌های 
پایانی و یا در قسمت حاشیه جای‌داده شده‌است. و در 
مواردی بافنده سعی کرده است از طریق قرینه‌سازی، 
ناهماهنگی نوشته و نقوش را کاهش دهد. موضوعات 
یادگاری‌بافی‌ها شامل سال بافت، اسم زن، اسم مرد و 
اشکال خاص اســت. نمونه‌هایی که دارای سال بافت 
می‌باشند خواه همراه با کلمه‌ی سال، اسامی و کلمات 
دیگر و یا به‌تنهایی، بیشترین حجم یادگاری‌بافی‌ها را 

تشکیل می‌دهند )جدول 3 و 4(.

جدول 3 و 4. تحلیل موضوعی جامعه آماری قالی مناطق و قالی کرمانشاه )نگارندگان(

»به‌طورکلی خط‌نوشــته‌های قالی‌ها را می‌توان در 
دو گروه مشــخص طبقه‌بندی کرد، گروهی که آن‌ها 
را »شناســا« می‌نامنــد و در قالب یک یــا چند واژه 
اطلاعات ارزشمندی درباره‌ی نحوه تولید قالی اعم از 
تاریخ بافت، محل بافت، نام ســفارش‌دهنده، بافنده یا 
تولیدکننده اثر به دســت می‌دهند. گروه دیگر مشتمل 
بر نوشــته‌هایی اســت که در قالب ادبیات یا جمله‌ها 
و آیات، مضامین مختلفــی را انتقال می‌دهند.‌ یکی از 
کارکردهای خط نوشــته این است که درواقع شناسا و 

معرف قالی هستند« )صباغ‌پورآرانی، 1390: 127(. بر 
اســاس اطلاعاتی که از تولیدکننده و بافنده‌ی قالی در 
یادگاری‌بافی‌ها قرار داده‌شــده است، نمونه‌ها ازلحاظ 
محتوایی به دودســته شناسا و ناشناســا قابل‌تفکیک 
هســتند )جــدول 5 و 6(. در تحلیل هر دودســته از 
نمونه‌ها، بیشترین حجم محتوا شناساست، در جامعه‌ی 
آماری قالی مناطق، 92 درصــد و در جامعه‌ی آماری 
قالــی کرمانشــاه، 84 درصــد یادگاری‌بافی‌ها دارای 

اطلاعات و شناساننده هستند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            11 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

74

از لحاظ تاریخی، تولیدات قالی ســنتی با توجه به 
نقش نظام‌های توزیعی و حمایتی به 3 دوره قابل‌تفکیک 
هســتند؛ دوره‌ی اول قبل از تشــکیل جهادسازندگی، 
دوره‌ی دوم بعــد از جنگ و تشــکیل وزارت جهاد 

در ســال 1362 و دوره‌ی سوم پایان وزارت جهاد در 
سال 1379 و ادغام آن. تحلیل تاریخی نمونه‌های قالی 
مناطق و قالی کرمانشــاه حاکی از اختلاف نتایج است 

)جدول 7 و 8(.

دوره‌ی اول زمانی اســت که دنیای هنرِ ســنتی، 
کوچــک و محلــی اســت، نظام‌های توزیــع از نوع 
خودحمایتــی و حامیان خصوصی اســت. این دوره 
بیشــترین حجم یادگاری‌بافی را داراست. در دوره‌ی 
دوم بعد از جنگ تا ادغام وزارت جهاد، دنیای هنر در 
حال گســترش و تبدیل به دنیای بزرگ‌تر است و به 
تعبیری در مرحله‌ی گذار قرار دارد. حامیان خصوصی 
افزایــش یافته و به‌دلیل بحران‌هــای اقتصادی بعد از 
جنگ، نظام توزیع خودحمایتی کارایی لازم را ندارد. 
در این دوره حداقل نمونه‌های یادگاری‌بافی مشــاهده 
می‌شود. و در دوره‌ی سوم که از اوایل دهه 80 شروع 
می‌شود مقارن اســت با ادغام وزارت جهادسازندگی 

)حامی مهم صنایع روســتایی( در وزارت کشاورزی، 
دســت به دست شدن زمامداری امور فرش از وزارت 
کشاورزی تا وزارت بازرگانی و کاهش رونق تعاونی 
بزرگ فرش استان در پی تغییرات بازار جهانی فرش. 
در ایــن دوره نظام توزیــع از نوع فــروش عمومی 
اســت.»فروش عمومی به نظام های بــازاری توزیع 
اشــاره می‌کند. تمامی توزیع‌های مبتنی بر بازار، تابع 
قانون عرضه و تقاضا بوده و نیز نسبت به منافع مادی 
حساس هستند« )بکر، 1393: 129(. به عبارتی دنیای 
هنر وسیع شــده و خالق هنر در پی هماهنگی با نیاز 
مصرف‌کننــده داخلی و خارجی اســت. در این دوره 
هیچ نمونه‌ای از یادگاری‌بافی به‌معنای مورد‌نظر، وجود 

جدول 5 و 6. تحلیل محتوایی جامعه آماری قالی مناطق و قالی کرمانشاه )نگارندگان(

جدول 7 و 8. تحلیل تاریخی جامعه آماری قالی مناطق و قالی کرمانشاه )نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            12 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

75

جدول 9. نمونه‌های نوشته‌بافی سفارشی در قالی مناطق همراه با منابع تصاویر )نگارندگان(

ندارد. این در حالی اســت کــه در قالی مناطق نه تنها 
پدیده‌ی مذکور متوقف نشده بلکه روند رو به رشدی 
را نشــان می‌دهد. در توضیح چنین تناقض معناداری 
لازم اســت ذکر شــود که یادگاری‌بافی، نوشته‌بافی و 
غلط‌بافی در فرش‌های عشایری و روستایی بخشی از 
بازارهای خارجی را بــه خود مجذوب کرد. و همین 
امر سبب شد برخی تولیدکنندگان سفارش بافت چنین 
فرش‌هایی را به بافنده بدهند. عموماً بافنده مختار بوده 
است نوشته را در هر نقطه‌ی دلخواه از فرش بیافریند 

مگــر در مواردی که کارفرما با توجــه به بازار هدف 
مداخله می‌کــرد. بنابراین یادگاری‌بافی که در آغاز در 
محدوده‌ی هنرمندی بافنده قرار داشت وارد مرحله‌ی 
صنعت‌گری می شود. اگرچه تفکیک چنین نمونه‌هایی 
به راحتی امکان‌پذیر نیســت نوشته‌بافی‌های سفارشی 
راه ‌به‌طور نســبی می‌توان بر اساس تلاش بافنده برای 
برجسته‌سازی هرچه بیشتر نوشته در قالی، تا حدودی 

تشخیص داد )جدول9(. 

بافی‌در‌قالی‌مناطق‌های‌سفارشی‌نوشته‌نمونه  

   

www.carpetu2.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

   

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetu2.com 

   

www.carpetvista.com www.carpetvista.com www.carpetu2.com 

   

www.carpetu2.com www.carpetvista.com www.carpetvista.com 

 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            13 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

76

الماس فرهنگی و مصرف هنر
»ایــده‌ی اصلی رویکــرد مصرف هنر آن اســت که 
مخاطب کلید درک هنر اســت، زیرا معانی تولیدشده 
و شــیوه‌های کاربســت هنر، نه به خالقــان بلکه به 
مصرف‌کنندگان آن بســتگی دارد« )الکساندر، 1393: 
279(. بــر این مبنــا »دریافت‌کننــدگان محصولات 
فرهنگی نه جامعه بلکه گروه‌های مختلفی از مخاطبان 
هستند و این افراد بر مبنای انواع محصولات فرهنگی 
که مصرف می‌کنند و معناهایی که از این محصولات 
می‌گیرند از هم متمایز می‌شوند« )همان: 114(. از این 
منظر، کنش یادگاری‌بافی بر اســاس سه نوع مخاطب 
مورد بررســی قرار می‌گیــرد؛ مخاطبان دوره‌ی رونق 
یادگاری‌بافی، مخاطبــان دوره‌ی کاهش یادگاری‌بافی 
و دســته‌ی ســوم مخاطبان جدید که از یادگاری‌بافی 

استقبال نکرده‌اند.
در دنیــای هنر ســنتی، زمانی که قالــی ماهیت 
»خودمصرفــی و خودکفایــی« دارد، بافنــده‌ی بومی 
هم‌زمان در مقام خالــق و مصرف‌کننده‌ی هنر، اولین 
مخاطبی اســت که با اثر ارتباط برقــرار می‌کند. هنر 
روســتایی و ایلیاتی، »هنری کاربردی است و از آنجا 
سرچشمه می‌گیرد که انسان میل دارد رنگی شاد به اشیا 
و اسباب روزمره‌ی زندگی اضافه کند. کسانی که این 
هنر را پدید می‌آورند عقیده ندارند که این هنر فعالیتی 
اســت که توجیه‌کننده‌ی نفس خویش باشــد« )رید، 
1386: 65( چراکه به‌واسطه‌ی مواد اولیه و نیاز، بدیهی 
تلقی می‌شود. با این‌حال قالی‌بافی به‌عنوان فرآیند تولید 
اثری فرهنگی- اجتماعــی، به خالقانش نوعی منزلت 
می‌بخشــد و »افرادی که در نظام منزلت اجتماعی یک 
جامعه موقعیت مشــابهی دارند یک گــروه پایگاهی 
تشکیل می‌دهند، آنان احســاس تعلق، سبک زندگی 
و جهان‌بینی مشــترکی دارند. جامعه‌شناسان اتفاق‌نظر 
دارنــد که موقعیت اجتماعی افــراد در تبیین رفتارها، 
نگرش‌ها و آرزوها، عاملی تعیین‌کننده است« )پوگام، 

1393: 143(. در چنین موقعیتی، هنرمند همچنان که با 
تعهد نسبت به هنجارها، ارزش‌ها و نگرش‌ها، هویت 
اجتماعی‌اش را می‌سازد، »در پی هویت‌بخشی به کار 
خود است؛ یعنی از ســویی تحت الزامات و تعینات 
تحمیل‌شده از سوی دنیای هنر است و از سوی دیگر 
با متمایز‌نمایی کار خود از دیگران، ســعی در آفرینش 
اثــری یگانه دارد. به عبارتی هــم به هویت اجتماعی 
خود وابســته است و هم ســعی در هویت‌یابی فردی 
دارد« )مریدی و تقی زادگان، 1384: 157(. از آنجا که 
هویت فــردی و اجتماعی هنرمند بومی تنها در دنیای 
هنر ســنتی معنا می‌یابد زبان چنیــن هنرمندانی »زبان 
یک گروه بسته اســت که هدف عمده‌اش خدمت به 
تصویری اســت که خود از برتری و انزوای خودش 
ســاخته اســت. این وســیله‌ای برای دفاع از خود در 
برابر زندگی واقعی و پاســداری از ارزش‌های خودی 
در برابر خطر اســت« )دو وینیو،1386: 94(. در چنین 
شــرایطی هنر مولد ثروت نیســت با این‌حال زایش 
هنر، خودانگیخته نیست و پاداشی لازم است تا کنش 

هنرمندانه را تشویق و تحریک کند.
دنیاهای هنر به‌واسطه‌ی نظام‌های تشویقی درون‌زاد 
هنر، برانگیخته می‌شوند. نظام‌های تشویقی پاداش‌هایی 
را شامل می‌شود که حلقه‌های تأمین، تولید و توزیع را 
تحریک می‌کند. پاداش‌ها مادی و یا نمادین هســتند. 
پاداش مادی اساساً به منافع مادی اشاره دارد و پاداش 
نمادین اشاره به منافعی همچون پایگاه اجتماعی دارد 
و به تعریف حقیقت و زیبایی در آن حوزه نیز مربوط 
می شــود. بر این اســاس، چهار نوع نظام تشویقی به 
وجود می‌آید: »مســتقل، شبه‌مستقل، خرده‌فرهنگی و 
ناهمگن فرهنگی. در نظام تشویقی مستقل، هنرمندان 
خود پاداش‌های مادی و نمادیــن را در کنترل دارند. 
در نظام شبه‌مســتقل پاداش نمادین در دست هنرمند 
و پاداش مادی در کنترل مصرف‌کننده اســت. در نظام 
تشویقی خرده‌فرهنگی، هنرمندان آثارشان را برای یک 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            14 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

77

خرده فرهنگ خاص تولید می‌کنند. در این نظام پاداش 
نمادین و مادی عمدتاً ادغام می‌شود و پاداش نمادین 
می‌شود. زمانی که شــرکت‌های بزرگ دست‌اندر‌کار 
تولید هنری می‌شــوند تجار جنبه‌های مادی و فرایند 
خلاقانه‌ی تولید را کنترل و اســتاندارهای آن را تعیین 
می‌کننــد. در این‌جا نظام تشــویقی از نــوع ناهمگن 
فرهنگی است« )کرین نقل از الکساندر، 1393: 133(.

زمانی که مازاد تولید و مصرف، در خارج از جامعه‌ی 
فرهنگی اثر مصرف شود، مصرف‌کننده پاداش مادی را 
کنترل می‌کند با این‌حال این نوع کنترل نســبی است.
در حالی‌که در مرحله خودمصرفی قالی، یادگاری‌بافی 
یک نوع پاداش نمادین است چنین پاداشی به‌واسطه‌ی 
پایبندی هنرمند به سنت‌های موجود و حفظ نشانه‌های 
بیانی هنر داده می‌شود. »نشــانه‌های بیانی تنها زمانی 
مفهوم پیدا می‌کند که آنچه هنرمند می‌خواهد بگوید به 
چیزی مربوط باشد که آناً مفهوم بیابد و برای گروهی 
که آن را دریافت و ضبط می‌کند ارزش نمادی داشــته 
باشــد« درنتیجه مابین هنر و جامعه وحدت و یگانگی 

به وجود می‌آید )دووینیو، 1386: 78(.
زمانی که دنیای هنر گسترده شده و تولید وابسته به 
عرضه و تقاضا شود »هنرمند تابع سلیقه‌ها، ترجیحات، 
خواست‌ها و تصورات زیبا‌شناسانه‌ی کسانی می‌شود 
که در بازار نفوذ دارند. او درصورتی‌که بخواهد آثاری 
را بــه هدف عرضه ‌شــدن در بــازاری پدید آورد که 
پذیرای آن آثار باشــد، نمی‌توانــد مقتضیات آن بازار 
را نادیده انــگارد« )وازکز نقل از ولف، 1393: 146(؛ 
بنابرایــن مخاطب و مصرف کننــده‌ی هنر می تواند 

به‌طور غیرمستقیم محصول هنری را تغییر دهد.
ارتباط هنرمنــد و مصرف‌کننده از طریق نظام‌های 
توزیع‌کننده صورت می‌گیرد و تغییرات از طریق حلقه‌ی 
مذکور اعمال می‌شــود، »آثار هنری همیشه نشانه‌های 
نظام عرضه‌کننده‌ی خود را– البته به شکل‌های مختلف- 
منعکس می‌کنند. هنگامی‌که هنرمندان معیشت خود را 

از منابع غیرهنری تأمین می‌کنند، نظام عرضه و فروش 
حداقل نفوذ را دارا خواهد بود. هنگامی‌که مســتقیماً 
برای یک سفارش‌دهنده کار می‌کنند، آن نفوذ حداکثر 
اســت، هنگامی‌که کارهایی را برای مخاطبان ناشناس 
تولید می‌کنند، نفوذ فوق از طریق محدودیت‌ها و قیود 
نظام‌های پیچیده‌تر و سنجیده‌تر عرضه و فروش اعمال 
می‌شود؛ بنابراین آثار هنری به چیزهایی میل می‌کند که 
نظام توزیع از عهده‌ی بازاریابی‌شــان برمی‌آید« )بکر، 
1393: 413(. نظام توزیع، اثر هنری را به مصرف‌کننده 
و مخاطب می‌رساند ولی این تنها کافی نیست »مخاطبان 
نیــز باید اثر را فهم و ادراک کنند. چرا که بخشــی از 
فعالیت جمعی هنر مســتلزم آن است که منطقی را که 
بر اساس آن اثر هنری معنادار و ارزشمند تلقی می‌شود 
اســتمرار یابد. یک نظام زیبایی‌شناختی به افراد کمک 
می‌کند که اثر هنری را فهم کنند« )الکســاندر، 1393: 
122(. در دوره اول دنیای هنر کوچک و محلی است، 
مخاطبان هنر کم هستند و فاصله‌ی هنرمند و مخاطب 
بســیار اندک اســت کثرت یادگاری‌بافی در این دوره 

نشان‌دهنده نوع مخاطب محلی است.
بعــد از جنگ تحمیلی حامیــان خصوصی از هنر 
بومی حمایــت می‌کنند با این‌حال »بنابر ناهمســانی 
قدرت میان هنرمند و هنرپرور، این هنرپروران شــکل 
اصلی اثر هنــری را بر پایه‌ی کارکرد اجتماعی خاص 
اثر و ســنت‌های جمعی طراحــی می‌کنند و درنتیجه 
کمتریــن جایی برای بیان خیالات شــخصی صنعتگر 
باقی نمی‌ماند« )الیاس نقل از تقا وتنر، 1385(. حامیان 
جدید با گســترش دادن دنیای هنر سنتی، مخاطبان و 
مصرف‌کنندگان هنر را افزایش می‌دهند. به این ترتیب 
نظام‌های توزیع‌کننــده می‌توانند نیروهای تولید را نیز 
اصــاح و تغییر دهند. »محتــوای اصلی جامعه یعنی 
نیروهای تولید دائماً تغییر و تحول می‌یابند. اشکال و 
تصاویر جامعه گرایش دارند که پایدار بمانند و به‌صورت 
میراث، از نسلی به نسل دیگر منتقل شوند. با این‌حال 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            15 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

78

از درون عوامل نوخاســته‌ی جامعه، همواره نیروهای 
تولیدی جدید بر ضد روابط تولیدی کهنه و پوســیده 
عصیــان می‌کنند؛ بنابراین نیروهــای تولید در جامعه، 
در مرحلــه‌ی معینی از تکامل خــود با روابط تولیدی 
موجود، که قبلًا در آن فعــال بوده‌اند، تضاد می‌یابند. 
این روابط جدید که ابتدا شکل تکامل نیروهای تولید 
قدیم هستند، به زنجیرهایی تبدیل می‌گردند که به پای 
آن‌ها می‌پیچد. در این هنگام اســت که دوران تحول 
اجتماعی فرا می‌رســد« )فیشر، 1382: 180-182(. در 
این دوره است که پایگاه اجتماعی بافنده بومی شروع 
به تغییر می‌کند؛ آموزش‌های رســمی جایگزین تعالیم 
سنتی می‌شود و نقوش غیربومی ذائقه‌ی تولیدکنندگان 
بومی را متاثــر می‌کند. در این میان تغییرات اجتماعی 
و فرهنگی منطقه نیز، نظام ســنتی تولید را تحت تأثیر 

قرارداد. 
بررســی رفتارهای فرهنگی در مناطق روســتایی 
استان کرمانشــاه در سال ‌83 نشان‌دهنده تغییر نگرش 
روســتاییان به قالی‌بافی اســت. نتایج این بررســی 
حاکی از آن اســت کــه »در خانواده‌های روســتایی، 
قالی‌بافی، گلیم‌بافی، نخ‌ریسی و حصیربافی که روزی 
از رایج‌ترین فعالیت‌های هنری و دســتی روســتاییان 
محسوب می‌شد، نسبت به فعالیت‌های هنری و دستی 
جدید رواج کمتری دارند. به‌علاوه فعالیت‌های هنری 
و دستی که سابقاً بیشتر باهدف کسب درآمد و کمک 
به اقتصاد خانواده بود امروزه به فعالیت‌هایی تبدیل‌شده 
که هدف آن‌ها ســرگرمی و تفنن در اوقات فراغت و 
یا در بعضی موارد اســتفاده‌های شخصی از آن‌هاست. 
با تغییرات اقتصادی اجتماعی و فرهنگی در روستاها، 
مصرف‌گرایــی افزایــش و متقابلًا گرایــش به انجام 
فعالیت‌های هنری ســنتی مانند قالی‌بافی و گلیم‌بافی 
که روزی بخشی از تأمین درآمد روستاییان محسوب 
می‌شد و در اقتصاد کشــور نیز اثر داشت کاهش‌یافته 
اســت« )دفتر طرح‌های ملی وزارت فرهنگ و ارشاد 

اســامی، 1383: 174-176(. نتایج، نشان‌دهنده‌ی آن 
اســت که »تغییراتی در زندگی روســتاییان به وجود 
آمده اســت. تغییراتی که علاوه بر الگوی مصرف در 
ســاختارهایی چون آداب‌ورسوم، عقاید و ارزش‌ها و 
ایده‌آل‌ها، هنجارپذیری، و هنجارســازی و به‌طور کل 
سبک زندگی آمده است. سبک زندگی در این سال‌ها 
به‌شدت تغییر کرده است« )ازکیا، 1388: 264-241(. 
بررسی دیدگاه دختران روســتایی استان کرمانشاه در 
ســال 89 نیز نشــان می‌دهد که »بنا به توصیف آن‌ها 
زندگی روســتایی معادل رنج و ســختی اســت. از 
جنبه‌های اجتماعــی و فرهنگی، دختران روســتایی 
کرمانشــاه تعریف و توصیف مطلوب از روستا ارائه 
می‌دهند اما از جنبه اقتصادی روستا را محلی نامناسب 
برای انجام فعالیت‌های اقتصادی و درنتیجه بهره‌مندی 
از یــک زندگی راحت و همراه با رفاه مادی می‌دانند« 
)بیگــی، 1392: 122(. همچنان‌کــه نیروهــای تولید 
دیگرگونه می‌شــوند، دنیای هنر سنتی مراحل تکامل 
خود را طی کرده و وارد نظام رســمی می‌شــود. که 
در نتیجه‌ی آن، حلقــه‌ی تأمین، تولید و توزیع به‌طور 
مشخصی از هم تفکیک گردید و قالی‌بافی به یکی از 

صنایع فرهنگی تبدیل می‌شود. 
در این حالت، »هنرمندان کارهایی را تولید می‌کنند 
که به‌طور عمومی عرضه و فروخته می‌شوند و تقاضای 
مؤثر را کســانی به وجود می‌آورند که برای هنر پول 
خــرج می‌کنند. آن‌ها چیزی را تقاضا می‌کنند که لذت 
بردن و خواستنش را آموخته‌اند، و تقاضایشان نتیجه‌ی 
تربیت و تجربه‌ی آن‌هاســت« )بکر، 1393: 425(. در 
این مرحلــه بافندگان، مخاطب و مصرف‌کننده‌ی قالی 
تلقی نمی‌شوند و »قالی برای قالی‌باف اصلًا به‌منزله اثر 
هنری نیست چراکه هیچ‌یک از لوازم این نوع »بودن« 
را ندارد. لوازمی چون خلاقیــت، آفرینندگی و لذت 
از آفرینــش و از همه مهم‌تر آگاهی بافنده به خلق این 
اثر به‌منزله یک کار هنری. فرش تنها نزد مصرف‌کننده 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            16 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

79

اســت که به اثر هنری تبدیل می‌شــود، اثری که برای 
اعتبار احتیاجی بــه بافنده )خالق( و تاریخ خود ندارد 
اثری بدون تاریخ و بــدون خالق« )زال، 1390: 76 (. 
نظام رســمی تولید، به‌طور تلویحی به هنرمند فهمانده 
اســت که هویت فردی او در فرآیند تولید محصولی 
جمعی، جایی ندارد. یادگاری‌بافی‌های کرمانشــاه در 
این دوره ناپدید می‌شوند چرا که هم تولیدکننده‌ی هنر 
و هم مخاطبان آن قراردادهــای بیانی جدیدی دارند. 
پدیده‌ی یادگاری‌بافی در قالی مناطق همچنان مشهود 
اســت چرا که نظام عرضه- تقاضا و فروش عمومی، 
هنرمنــد یا به عبارت صحیح‌تــر، صنعتگر را وادار به 

تولید آن نموده است.

 نتیجه‌گیری
یادگاری‌بافی‌ها ازلحاظ شــکل، موضــوع و محتوا، 
نشان‌دهنده‌ی نوعی بیان خام‌دستانه و ابتدایی هستند 
و از منظر زیبایی‌شناختی نیز تا حدودی در هماهنگی 
نقوش قالــی اختلال ایجــاد می‌کنند. بــا این‌وجود 
نشــانه‌هایی از آزادی عمــل و اراده‌ی بافنده در آن‌ها 
به چشــم می‌خورد، به‌طوری‌که در مواردی، متن قالی 
برای اجرای یادگاری‌بافی تبدیل به صحنه‌ی آزمون ‌و 
خطا شده است. لذا تبیین کنش یادگاری‌بافی مستلزم 
روشن ســاختن شرایطی اســت که در سایه‌ی آن‌ها 
بافنده مجاز به شخصی‌سازی فضا و بیان هویت فردی 
در اثر شــده است. رهیافت الماس فرهنگی با در نظر 
گرفتن اثر هنری به‌عنــوان محصول فرآیندی جمعی، 
نقش مخاطب، جامعه، نظام‌های توزیعی و تشــویقی 
و جایگاه هنری اثــر را در بروز کنش هنرمندان مؤثر 
دانسته و بر اســاس دو رویکرد تولید و مصرف هنر 
اذعــان می‌کند که هنر هم‌زمان کــه بازتابی از جامعه 
اســت بر جامعه اثر می‌گذارد و نقش واســطه‌گری 
نظام‌های توزیع، تغییــرات را توجیه می‌کند. از منظر 
تولید هنــر، قالی‌هــای دارای یادگاری‌بافی به لحاظ 

نقوش و ســبک، قالی‌های عشــایری و روستایی را 
شــامل می‌شــوند و چرایی و چگونگی این آثار در 
چارچوب دنیای هنر مربوط به آن‌ها قابل تبیین است؛ 
دنیای هنر مذکور، نظام ســنتی تولید قالی است؛ هنر 
به‌واسطه‌ی هدف خودمصرفی و هم‌پوشانی حلقه‌های 
تأمیــن، تولید و توزیع، از درون حمایت می‌شــود و 
ساختار خود‌حمایتی ضامن تداوم قراردادهای مشترک 
مابیــن هنر و جامعه می‌شــود. از این‌رو که هنر الزاماً 
مولد ثروت نیســت استقلال نســبی در تولید ایجاد 
می‌شــود و زنان به‌عنوان نیروی مرکزی تولید، از این 
مزیت در آفرینش نقوش خلاقانه بومی بهره می‌گیرند 
با این‌حال مردان به‌عنوان نیروی پشــتیبانی و توزیع، 
پــاداش مادی را در کنتــرل دارند. بافنــده از طریق 
یادگاری‌بافی، به‌طــور ضمنی نوعی پاداش نمادین به 
خود اختصاص داده و سعی در حفظ مالکیت ‌معنوی 
اثــر می‌کند. از این منظــر، یادگاری‌بافی نوعی کنش 
مبارزه با مردســالاری و ابراز وجود است که می‌تواند 
شیوه‌ای از جبران بدیهی و نادیده انگاشتن فعالیت او 
قلمداد شود. نتایج تحلیل آماری حاکی از آن است که 
اکثر قریب به‌اتفاق یادگاری‌بافی‌ها، از محتوای شناسا 
برخــوردار بوده و قابلیــت آن را دارند که اطلاعاتی 
از بافنده ارائه دهنــد در این صورت هنر برای بافنده 
نوعی کنش ارتباطی‌یافته اســت با این‌حال سؤالی که 
مطرح می‌شود این اســت که مخاطب چنین ارتباطی 

چه کسی است.
از منظــر مصرف هنر، مخاطــب کلید درک کنش 
هنرمندانه است. در نظام سنتی، زن بافنده بنا به مواد در 
دسترس و به فراخور نیاز، تولید می‌کند تا به خودکفایی 
که از اصول اساســی جامعه است پایبند بماند بنابراین 
هنرمند هــم مخاطب و هم خالق اثر تلقی می‌شــود. 
قرارگیــری تعداد قابل‌توجهــی از یادگاری‌بافی‌ها در 
حواشی و نیمه‌پایانی فرش ممکن است پاداشی باشد 
که بافنده به لذت آفرینش‌گرانه‌ی خود در تکمیل هنر، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            17 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

80

اختصاص داده اســت. بنابراین بافنده اولین مخاطبی 
است که در کنش ارتباطی هنر قرار می‌گیرد.

ازاین‌جهت بافنده همچنان کــه پاداش نمادین را 
اعطا می‌کنــد آن را دریافت می‌کند. بررســی کیفیت 
نقوش نمونه‌های دارای یادگاری‌بافی نشــان می‌دهد 
که تمامی آثــار از کیفیت یکســانی در اجرا و بافت 
برخوردار نیستند و اگر یادگاری‌بافی به‌عنوان پاداشی 
از طرف بافنده به خود مدنظر باشــد، تصدیق شخص 
هنرمند برای سزاوار بودن چنین پاداشی برایش کفایت 
کرده است. چراکه در نمونه‌های ناشناسا مخاطب خود 
هنرمند است و افق انتظارات او در خرسندی از لذت 
هنر خلاصه می‌شــود. در نمونه‌های شناسا که حجم 
بیشــتر یادگاری‌بافی ها را شــامل می‌شود، مخاطبین 
دیگری مطرح هســتند که بافنده با آن‌ها ارتباط برقرار 
می‌کند. ارتباط زمانی شــکل می‌گیرد و به تعبیر بکر، 
تأثیر عاطفی اثر ایجاد می‌شــود که مخاطب و هنرمند 
درک مشترکی از قراردادهای به‌کار رفته در دنیای هنر 
داشــته باشــند. این مخاطبین لزوماً کسانی هستند که 
قادر به فهم قرارداد ابداعی و شــخصی یادگاری‌بافی 
هســتند. ازاین‌جهت تنها بافندگان بومــی و همتایان 
هنرمند از این درک برخوردار می‌شــوند، آن‌ها کسانی 
هســتند که از پایگاه اجتماعی مشــترک و نگرش‌ها، 
باورها و ارزش‌های زیبایی‌شــناختی مشابه و مشترکی 
برخوردارند. بافنده از طریق یادگاری‌بافی کار خود را 
از سایر نمونه‌های مشابه جامعه هنری متمایز می‌سازد و 
با اعلام هویت فردی در دل هویت و پایگاه اجتماعی، 
خاص بودن کنش آفرینش‌گرانه خود را گوشزد می‌کند 

و هنر همچنان مولد لذت می‌شود.
بنا به اســتعاره‌ی فرهنگی الکســاندر، تغییر نظام 
توزیع، به‌عنوان واســطه‌ی هنرمند و مخاطب، بر تغییر 
و تحول محصول هنری تأثیر می‌گذارد. در نظام سنتی 
تولیــد، تغییر نظام‌های توزیع از زمانی آغاز می‌شــود 
کــه با ارزش یافتــن تولیدات قالی و ضعیف شــدن 
بخش اقتصادی در ســایر زمینه‌های تولیدی روستایی 
و عشــایری، هنر صرفاً مولد ثروت می‌شود و مصرف‌ 
کننده‌ای بــرای محصول تعریف می‌شــود که به‌طور 
تلویحی، مالــک حقیقی و حقوقی تولید اســت. لذا 
می‌توان نتیجــه گرفت نمونه‌های دارای یادگاری‌بافی، 
اگرچه مدتی نامعلوم پــس از تولید، در خارج دنیای 
بومی هنر، به مصرف رســیده‌اند بــا این‌حال در آغاز، 
مالکیت ‌معنوی– و گاه مــادی- اثر در انحصار بافنده 
بوده اســت و آگاهی از چنین نگرشــی، به او آزادی 
عمل بخشیده است. تغییر نظام‌های توزیع و روی کار 
آمدن نظام‌هــای حمایتی جدید که قراردادهای خاص 
خــود را به دنیای هنر القا می‌کنند به بافنده می‌فهمانند 
که مالکیــت اثر از انحصار او خارج‌شــده اســت و 
یادگاری‌بافی‌ها هم‌زمان با صنعتگر شــدن هنرمند، از 
روی قالی‌ها محو می‌شــوند. در این مرحله تغییراتی 
که متوجه پایگاه اجتماعی بافندگان می‌شود نیز مدنظر 
قرار می‌گیرد؛ ازجمله شهری شدن روستاها، تغییرات 
نســلی، جایگزینی تدریجی نظام سنتی با نظام رسمی 
تولید و درنتیجه شکسته شــدن تابوی هنرمند خلاق 

بومی و قدرت آفرینش گری او.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            18 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33

بهار و تابستان 1397

81

 فهرست منابع
- آذرپاد، حسن و فضل‌ا.... حشمتی‌رضوی. )1372(. فرشنامه ایران. تهران: موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

- آهنی، لاله؛ وند شعاری، علی؛ یعقوب زاده، آزاده. )1394(. بررسی ادبیات غنایی در فرش های تصویری دوره قاجار. جلوه هنر. پاییز 
و زمستان.) 14(. 78-65.

- آســایش، نعمت‌ا... و مرتضی فرجی. )1387(. بررســی نظام تولید و توزیع فرش دست‌باف به‌منظور ارائه راه‌کار مناسب. دو فصلنامه 
علمی- پژوهشی گلجام، 11، 56-41.

- ازکیا، مصطفی. )1388(. تغییرات نسلی سبک زندگی در جامعه روستایی. فصلنامه رفاه اجتماعی، 10 )37(، 264-241.
- الکساندر، ویکتوریا. )1393(. جامعه‌شناسی هنرها )ترجمه اعظم راودراد(. تهران: فرهنگستان هنر.

- ادواردز، سیسیل. )1953(. قالی ایران )ترجمه مهین‌دخت صبا(. تهران: انجمن دوستداران کتاب.
- بکر، هوارد. )1393(. »عرضه و فروش آثار هنری« منتشرشده در مبانی جامعه‌شناسی هنر )ترجمه علی رامین(. تهران: نی.
- بیگی، امیرحسین. )1392(. زندگی روستایی از دیدگاه دختران روستایی کرمانشاه. روستا و توسعه، 16 )3(، 105- 123.

- پوگام، سرژ. )1393(. صد واژه کلیدی جامعه‌شناسی )ترجمه عبدالحسین نیک‌گهر(. تهران: فرهنگ معاصر.
- تقا، احمدرضا و جرمی تنر. )1385(. جامعه‌شناسی هنرمند. زیبا شناخت، 15، 59- 63.

- جزمی، محمد، سیدعلی‌اصغر شریعت‌زاده، اصغر کریمی و محمد میرشکرانی. )1363(. هنرهای بومی در صنایع‌دستی باختران. تهران: 
مرکز مردم‌شناسی.

- حشمتی رضوی، فضل ا... )1387(. تاریخ فرش. تهران: سمت.
- خشکنابی، سید رضا. )1387(. ادب و عرفان در قالی ایران. تهران: سروش.

- دانشگر، احمد. )1372(. فرهنگ جامع فرش ایران. تهران: دی.
- دفتر طرح‌های ملی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی. )1383(. رفتارهای فرهنگی ایرانیان، موج اول، یافته‌های طرح پژوهشی فعالیت و 

مصرف کالاهای فرهنگی در مناطق روستایی استان کرمانشاه. تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- دو‌وینیو، ژان. )1386(. جامعه‌شناسی هنر )ترجمه مهدی سحابی(. تهران: مرکز.

- راودراد، اعظم. )1386(. جامعه شناسی اثر هنری. پژوهشنامه فرهنگ و ادب. 2. 92-66.
- رید، هربرت. )1386(. معنی هنر )ترجمه نجف دریابندری(. تهران: علمی و فرهنگی.

- رستم‌نژاد، غلامحسن. )1372(. گزارشی از شرکت تعاونی فرش دستباف استان کرمانشاه. تعاون، 1 )24(، 70-63.
- زال، محسن. )1390(. قالی اثری بدون خالق برعلیه خالق. انسان‌شناسی، 14. 75-60.

- ژوله، تورج. )1390(. پژوهشی در فرش ایران. تهران: یساولی.
- ژوله، تورج. )1392(. شناخت فرش، برخی مبانی نظری و زیرساخت‌های فکری. تهران: یساولی.

- شایسته‌فر، زهره. )1387(. تعامل خط و نقش در قالی سده‌های 19 و 20. مطالعات هنر اسلامی، 8، 119-107.
- شایسته فر، مهناز؛ خان علیپور، مریم. )1381(. بررسی اجمالی خوشنویسی بر روی قالی. کتاب ماه هنر. 53 و 54. 81-72.

- شریعت، زهرا. )1387(. کتیبه نگاره های قرآنی در قالی بافی و فلزکاری دوره صفویه. کتاب ماه هنر. 120. 54-44.
- صوراسرافیل، شیرین. )1389(. فرش‌های کُردی 2 فرش کرمانشاه. تهران: آفتاب اندیشه.

- صباغ‌پورآرانی، طیبه. )1390(. مطالعه تطبیقی خط‌نگاری در قالی‌های صفویه و قاجار. نامه هنرهای تجسمی و کاربردی،            )7(، 
.129-101

- فیشر، ارنست. )1386(. ضرورت هنر در روند تکامل اجتماعی )ترجمه فیروز شیروانلو(. تهران: توس.
- کاکاوند، سمانه؛ موسوی لر، اسرف السادات. )1395(. خوانش لایه های صریح و ضمنی نوشتار موجود در کتیبه قالی وقفی دوره زند. 

باغ نظر. 13 )40(. 54-45.
- محمدی، نریمان و محمدرضا پورامین‌آیین. )1380(. مطالعات توسعه اقتصادی اجتماعی و فرهنگی استان کرمانشاه. کرمانشاه: سازمان 

مدیریت و برنامه‌ریزی استان کرمانشاه.
- مریدی، محمدرضا و معصومه تقی‌زادگان. )1384(. بررسی جامعه‌شناختی عناصر ساختاری سیستم هنر. علوم اجتماعی، 6، 114-163.

- میرزایی، کریم. )1388(. کتیبه قالی ها به مثابه یک متن. گلجام. 13. 140-123.
- ولف، جنت. )1393(. »ساختار اجتماعی و آفرینش هنری« منتشرشده در مبانی جامعه‌شناسی هنر )ترجمه علی رامین(. تهران: نی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

                            19 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 33
بهار و تابستان 1397

82

- Bishop, I. (1891). Journey in Persian and Kurdistan, London, 1

منبع تصاویر
- جزمی، محمد، سیدعلی‌اصغر شریعت‌زاده، اصغر کریمی و محمد میرشکرانی. )1363(. هنرهای بومی در صنایع‌دستی باختران. تهران: 

مرکز مردم‌شناسی.
مجموعه مقالات و مجموعه آثار)1392(.سومین جشنواره ملی فرش برتر. تهران: انجمن علمی فرش ایران. 	-

http://sinunk.net/2011/06/kajian-budaya-atas-linux-dan-open-source/
https://www.carpetvista.com/carpet/koliai?artno=AXVG169 
https://www.carpetvista.com/carpet/kurdi?artno=NAZA888
https://www.carpetvista.com/carpet/kurdi?artno=EXZX270
https://www.carpetvista.com/carpet/koliai?artno=EXZX225
https://www.carpetvista.com/carpet/kurdi?artno=EXZX285
https://www.carpetvista.com/carpet/kurdi?artno=EXZX258
https://www.carpetu2.co.uk/id/nmd1402-642/Persian,Nomadic,Offers,New-Arrivals,Koliai,Kurdi/
https://www.carpetvista.com/carpet/kurdi?artno=EXZF50
https://www.carpetvista.com/carpet/kurdi?artno=EXZF86
https://www.carpetu2.co.uk/id/unq1162-1190/Persian,Nomadic,Offers,Bijar,Kurdi/
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZF217
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZF217
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZI131
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZA1180
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=AXVZX3791
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=AXVZX3791
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZI89
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZI134
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZI90
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZA1138
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZI80
https://www.carpetvista.com/carpet/lori?artno=RXZI132
https://www.carpetu2.co.uk/id/nmd11280-747/Persian,Nomadic,Offers,Koliai,Kurdi/

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
97

.1
4.

33
.6

.5
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
15

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            20 / 20

http://goljaam.icsa.ir/article-1-282-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1397.14.33.6.5
https://goljaam.icsa.ir/article-1-282-en.html
http://www.tcpdf.org

