
دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

5

تجلی نمادین اعداد در فرش دستباف

چکیده
فرش از جمله هنرهای ایرانی است که در تعاملی بی‌واسطه 
با طراحان و بافندگان شکل می‌گیرد و از این‌ رو به پرده‌ای 
تصویری برای ابراز عقاید و افکار آنان بدل می‌شود. این 
ابراز عقاید سراسر از ذهن هنرمند متأثر از فرهنگ، رسوم و 
آموزه‌های دینی حاکم بر جامعه نشئت می‌گیرد و در قالب 
آرایه‌ها و طرح‌های گوناگون خلق و بر تارک فرش نقش 
می‌بندد. بدین سبب موضوعات گوناگونی با بیانی نمادین 
در فرش جای گرفته است که هر یک بر مفاهیم فرهنگی 
و آیینی دلالت دارد. در این میان اعداد از موضوعاتی است 
که ریشــه‌ای ژرف در فرهنگ این مــرز و بوم دارد و به 
دو قســم کمی و کیفی تقسیم می‌شده است. سویه کیفی 
یا به عبارت دیگر بعُد نمادیــن و معنادار اعداد از دیرباز 
مورد توجه بوده اســت و کاربرد اعدادگونه در هنرهای 
این ســرزمین را می‌توان نشانه‌ای از جایگاه والای سویة 
نمادین اعداد طی ادوار گوناگون به شمار آورد. این مقاله با 
رویکرد بررسی جایگاه و کاربرد نمادین اعداد در فرش به 
روش توصیفی تحلیل محتوا و شیوة جمع‌آوری اطلاعات 

به صورت کتابخانه‌ای انجام گرفته است. نتایج حاصل از 
بررســی‌های انجام شده نشان می‌دهد که اعدادی همانند 
یک، ســه، چهار، پنج، شش، هفت و هشت در آرایه‌ها و 
طرح‌های گوناگون فرش با بیانی نمادین قابل مشــاهده 
اســت. این کاربرد اغلب به گونه‌ای است که سامان‌بندی 
نگاره‌ها و طرح‌ها بر پایة مفاهیم نمادین اعداد شکل گرفته 
و با معنای نمادین اعداد مذکور صادق است. افزون بر این 
مشاهده می‌شود که برخی از نقوش یا طرح‌های فرش بر 
مبنای قالب عددی‌شان نام‌گذاری شده‌اند، بدین ترتیب این 
امر باعث تشدید جایگاه اعداد در فرش و موجب انتقال 
مفاهیم نمادین این اعداد می‌شــود که به شکل عمدی یا 
غیرعمدی خلق و در فرش به کار گرفته شده است. این 
نقوش توسط هنرمندان طراح یا بافنده به کار گرفته شده 
که آموزه‌های آیینی و فرهنگی جامعه بر آنان تأثیر گذارده 
و این عامل سبب خلق نقوشی بر پایة این الهام شده است.  

واژه‌های کلیدی: اعداد، نماد، فرش ایران، طرح، نقش.

محمدرضا شاهپروري )نویسنده مسئول(
دانشجوي دکتری پژوهش هنر، دانشگاه شاهد
E-mail: mrshahparvari@yahoo.com

سيد جلال‌الدين بصام
 استاديار مؤسسة آموزش عالي علمي كاربردي و مهارتی جهاد كشاورزي، سازمان تحقیقات ، آموزش و ترویج کشاورزی

تاریخ دریافت مقاله:   94/10/26
9 5 / 5 / 5 تاریخ پذیرش نهایی: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

6

مقدمه
فرش ایرانی دربردارندة نقوش متنوعی اســت که هر 
یک به مفاهیم بی‌شــماری همانند بهشت، جاودانگی، 
الوهیت و ... اشــاره دارد. در شکل‌گیری این نقوش 
عوامــل فرهنگی و آموزه‌های آیینی نــه تنها بی‌تأثیر 
نبوده، بلکه نقشی اساســی و محوری بر عهده داشته 
اســت. طرح‌ها‌ و نقوشــی که علاوه بر بیانی نمادین 
از ظاهــری منظم برخوردار اســت و پرورندة انتظام 
و هماهنگی به شــمار می‌آید از طریق کاربرد ابزاری 
نظیر عدد، هندســه و رنگ به محیط حواس درمی‌آید 

)اردلان و بختیار، 1391، 70(. 
اعــداد از جمله ابزار رایجی اســت که در فرش 
جایگاه قابل توجهی دارد و در ایجاد انتظام، هندســه 
و جلوه‌نمایی هر چــه جذاب‌تر این هنر اصیل ایرانی 
نقش بســزایی ایفا می‌کند. اعداد از دیرباز از ســویه 
کمــی و کیفی برخوردار بوده کــه کاربرد کمی آن در 
علومی همانند ریاضی، هندســه و نجوم و بعُد کیفی 
آن بــا انتقال مفاهیم نهانی، کــه در پس هر عدد نهفته 
است، متجلی می‌شود. در مباحث عرفانی دو بعد عدد 
مکمل یکدیگر معرفی شــده است و سویه کمی اعداد 
عامل چنین ایجاد کثرت در دنیای خاکی و سویه کیفی 
آن عامل وصال این کثرت به وحدت خوانده می‌شود 
)نصر، 1342: 66( کــه از طریق تأویل و تعبیر هر دو 
سویه اعداد می‌توان به درگاه حضرت حق دست یافت.
برخورداری اعداد از سویه‌‎ای نمادین، سبب تقدس 
و کاربرد معنادار آن از دیرباز تا کنون در ادیان، فرهنگ 
و افکار جامعه شده است. این جایگاه والا سبب شده 
تا در برخی ادوار چنین پنداشته شود که شناخت علم 
اعداد منحصراً در ســیطرة افراد مقرب آفریدگار نظیر 
پیــر و راهنما در ادیان ابتدایی و انبیاء الهی در فرهنگ 
اسلامی اســت )خزایی، 1388: 43(. بدین سبب این 
علم در زمرة علوم غریبه شــناخته می‌شود و تسلط بر 

آن امری محال به نظر می‌رسد. 

این مقوله عموماً به شــکل ضمیری ناخودآگاه در 
لایه‌های گوناگون جامعه رخنه کرده و باعث شــده تا 
هنرمندان بسیاری در عرصه‌های هنری متفاوت همانند 
نقاشــی ایرانی، معماری و معرق به صورت آگاهانه یا 

ناآگاهانه از ابعاد نمادین اعداد سود جویند.
در این میــان فرش از جمله هنرهای اصیل ایرانی 
است که بیان نمادین بی‌انتهایی دارد و از کاربرد کمی 
اعداد در ایجاد انتظام، هماهنگی و هندســه و از سویه 
کیفــی اعداد در انتقال مفاهیــم فرهنگی و آموزه‌های 
آیینــی در نمایش نقوش بی‌مانندی در قالب تار و پود 

بهره گرفته است.
تاکنون تحقیقاتی دربارة کاربرد کمی و هندســی 
اعداد در فرش انجام گرفته که در آن نحوة سامان‌بندی 
آرایه‌ها و طرح‌ها بر مبنای ریاضی بررسی شده گرفته 
است. از ســویی دیگر دربارة کاربرد کیفی اعداد، که 
مورد توجــه این پژوهش اســت، تحقیقات متعددی 
همانند راز و رمز اعداد در تزیین مســاجد )خمسه و 
طاووســی، 1388، 89(، مفاهیم و بیان عددی در هنر 
گره‌چینی صفــوی )کیانمهر و خزائــی، 1385، 26(، 
بررســی نقش کمی و کیفی اعداد در معماری اسلامی 
)بمانیان و صفایی‌پور، 1391، 12( و اهمیت عدد سه با 
نگاهی به دیوان خاقانی )شفق و نیازی وحدت، 1388، 
71( ارائه گردیده است. نتایج این پژوهش‌ها حکایت 
از کاربرد نمادین و معنادار اعداد گوناگون در هنرهای 
متفــاوت دارد. اما علی‌رغم انجام چنین پژوهش‌هایی، 
تاکنون تحقیقی در راســتای کاربــرد کیفی و نمادین 

اعداد در فرش ایرانی انجام نگرفته است.
از ایــن ‌رو، پژوهش حاضر بــا محوریت کاربرد 
نمادین اعداد سعی در پاسخگویی به این سؤال دارد که 
کــدام اعداد در قالب نقش‌مایه‌های فرش ایرانی ظهور 
یافته اســت؟ و آیا معانی نمادین این اعداد به واقع در 

فرش رسوخ کرده است؟ 
در مقالة پیش رو ســعی بر آن اســت تا پاسخی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

7

درخور به ســؤال‌های فوق داده شود. بدین سبب ابتدا 
جایگاه اعداد در ادوار گوناگون بررسی می‌شود. سپس 
آرایه‌هــا و طرح‌های مبتنی بر اعداد در فرش و مفاهیم 
عمومی این اعداد با تکیه بر پیشــینة تاریخی و مفاهیم 

آیینی و عرفانی مورد توجه قرار می‌گیرد. 

جایگاه اعداد در گذر زمان  
اعداد در معنای لغوی مجموعه نام‌هایی اســت برای 
شــمارش و اندازه‌گیری اجســام تعریف شده است 
)جعفــری نائینــی، 1385، 370(. همچنیــن عدد را 
می‌تــوان یکــی از پایه‌های علم ریاضی دانســت که 
به مدد آن هر شــی‌ء مورد محاســبه و شمارش قرار 
می‌گیرد، بــه گونه‌ای که معین در فرهنگ‌نامة خویش 
عدد را معادل شماره و به معنای شمردن اشیاء مطرح 

کرده است )معین، 1371، 1163(.
امــا اعــداد صرفــاً در انحصار ســویه ریاضی و 
شمارشی نیســت و از ابتدا به دو بخش کمی و کیفی 
تقســیم می‌شود. کاربرد کمی اعداد در علوم شمارشی 
بــه منظور اندازه‌گیری معنا می‌یابد و ســویه کیفی آن 
همراه با تقدس و احترام در تعاملات فرهنگی و سنن 
جامعه تجلی می‌یابد. این دو ســویه بــا یکدیگر در 
ارتباط‌اند. به طوری که حتی ممکن اســت زمانی که 
اعداد برای شمارش و یا مقاصد علمی به کار می‌روند 
دارای مفاهیم یا اشاره‌گر غیرمستقیم عناصر اسطوره‌ای 
باشد )یونگ، 1377، 367(، از این ‌رو دو وجه کمی و 
کیفی اعداد توأمان همراه یکدیگر هستند. اما علی‌رغم 
این همراهی در برخی از ادوار سویه‌ای بر وجه دیگر 
تقدم و مستولی می‌یابد. به عنوان نمونه در دورة پیش 
از تاریخ به ســبب وجود اعتقادات جادویی و توسل 
به نیروهای فرازمینی، اعداد از قالبی مقدس برخوردار 
بودند و برایشان قدرت‌های جادویی قائل می‌شده‌اند. 
بدین دلیل در این دوره و ادوار مشابه با آن، که کاربرد 
کمــی اعداد نیز رایج بوده، ســویه کیفی اعداد بر بعُد 

کمی آن قالب بوده اســت. به عبــارت دیگر می‌توان 
اظهار داشــت که اعداد کمی مرتبة تنزل یافته از اعداد 
کیفی بوده‌اند و اعداد کیفی حامل معانی والایی هستند 
کــه در هر دو حوزه مراتب حقیقت متجلی می‌شــود 
)بمانیــان و صفایی‌پور، 1391، 13(. در برخی از ادوار 
این تفکر چنین اســتوار اســت که عددها نسبتی بین 
جهان انسانی و عالم هســتی برقرار می‌کند )رامین و 

همکاران، 1389، 277(. 
در ایــن میان فلاســفة بزرگی هماننــد افلاطون 
و ارســطو، که بر عرفای اســامی نیز تأثیر بســزایی 
داشته‌اند، جایگاه والایی را به اعداد اختصاص داده‌اند. 
به گونه‌ای که این دو فیلســوف عدد را اساسی‌ترین و 
مطلوب‌ترین زبان فلسفه به شمار آورده‌اند که بسیاری 
از حقایــق جهان خاکی در جهان محســوس از آن‌ها 

نشئت می‌گیرد )کاپلستون، 1368، 36(.
ریشة توجه به سویه نمادین اعداد به زمان پیش از 
تاریخ و دوران نوسنگی بازمی‌گردد، زیرا در این عصر 
اعتقاد به قدرت‌های جادویی اعداد و همچنین تعبیرات 
خاص عددی نظیر هفت آسمان و چهار جهت اصلی 
وجود داشــته و این امر موجب شکل‌گیری جایگاهی 
ویژه برای اعداد شــده است )ســرلو، 1389، 20(. به 
عبارت دیگر، ارزش قائل شــدن قدرت جادویی برای 
اعداد، مدیون عقاید انســان ابتدایی اســت که در پی 
ناتوانی خویــش در مقابل تهدیدات طبیعی و محیطی 
خویش دســت به گریبان قدرت‌های جادویی شد تا 
بدین شکل بتواند از خویش محافظت کند. بنابراین در 
این عصر اعداد، که معیار شمارشــی هستند، به حوزة 
فرهنگ و رسوم جامعه وارد و معیاری از نحسی یا طالع 
و بخت واقع می‌شود )ممتحن و خزاعی، 1390، 166(. 
از ایــن ‌رو برخی اعداد جایگاهی به مراتب پرجلوه‌تر 
از سایر اعداد در قالب معانی نمادین دارند که در صور 
و اشــکال گوناگون همانند اساطیر، آموزه‌های آیینی و 
فرهنگی تجلی می‌یابد. در نهایت این امر سبب می‌شود 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

8

آورده شده اســت1.در این دین عدد محدود به کمیت 
نیســت، بلکه مظهری از وحدت است که هیچ گاه از 
مبدأ خود جدا نمی‌شــود و هر گاه با موجود در عالم 
کثــرت مطابقت می‌یابد آن را از طریق تمثیل و تأویل 
به وحدت، که منشأ هستی است، بازمی‌گرداند )نصر، 

.)66 ،1342

در دورة اســامی، فارابــی بــا تأثیرگــذاری بر 
نویســندگان و دانشمندان پس از خود باعث شد تا در 
اواخر قرن چهارم هجری علم ریاضی به شکلی رسمی 
به دو بخش علمی و نظری تقســیم شــود. از این ‌رو 
اخوان‌الصفا،2 که از علمای دورة اســامی پس از وی 
است، دو بخش کاملًا متمایز برای علم اعداد قائل شده 

تا اعداد همانند ســایر مظاهر، رمز قداســت و نمادی 
قدسی تلقی و با تأویل هر یک از آنان راهی به رمزهای 

جاودانه گشوده شود )زمردی، 1379، 273(.
وجه نمادین اعداد در ادیان پیش از اسلام نیز مورد 
توجه ویژه‌ای قرار گرفته است. چنان که در زرتشیت، 
که از ادیــان جامع و فراگیر پیش از اســام در ایران 
اســت، کاربرد نمادین اعداد در انتقال مفاهیم آیینی و 
مقدس نقش داشــته است. به عنوان نمونه در این دین 
اهورامزدا خالق جهان یکی اســت. وی نخســت یک 
انسان را خلق و ســپس یک گاو را برای تغذیة آدمی 
آفریده است )کریستین سن، 1370، 37(. بدین سبب 
در این فرهنگ عدد یک نمــادی مقدس و تداعی‌گر 
اهورامزدا و اقتدار وی به شمار می‌آمد. در سایر ادیان 
پیش از اســام همانند مانویت و مهرپرســتی چنین 
دیدگاهی حاکم بوده و کاربرد نمادین اعداد در گسترة 
بسیاری از مفاهیم آیینی و مقدس تجلی یافته است.  

اما بعُــد نمادین اعداد تنها مختــص به این ادیان 
نیســت و این کاربرد در جهان اســطوره با کمی تأمل 
قابل مشــاهده است. عدد در کنار فضا و زمان سومین 
مضمون عظیمی است که بر ســاختار جهان اسطوره 
حاکم است. در این جهان عدد واسطه‌ای برای معنوی 
و روحانی جلوه دادن اســاطیر به شمار می‌آمده است 
و اعداد توســط هاله‌ای از نیروی جادویی محاط شده 
است که این نیرو به هر چیزی که با آن در ارتباط است 

انتقال می‌یابد )کاسیرر، 1378، 226 و 231(.
با ظهور اسلام در این کشور برخی از عقاید پیشین 
بر اثر ورود قواعد و دســتورات دین نوظهور حذف و 
برخی دیگــر با تغییراتی تدریجی در فرهنگ، افکار و 
عقاید عموم جاری شد. کاربرد نمادین اعداد در دورة 
اسلامی افزون بر کاربرد شمارشی، با تغییراتی تدریجی 
در مفاهیم نمادین همچنان بعُد کیفی آن مورد احترام و 
کاربرد قرار گرفت. چنان که در آیه‌ای از کتاب مقدس 
اســام، یعنی قرآن کریم، خلق هر چیز بر مبنای عدد 

تصویر 1.  حضور یک نگارة درخت در طرح درختی محرابی، قالی راور کرمان 
)منبع: نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

9

اســت و بخش عملی آن را لازمة افزایش مهارت در 
هر حرفه و بخش نظری اعداد را باب ورود به مدارج 
بالاتر معنــوی و مابعدالطبیعه می‌دانســته‌اند )نجیب 
اوغلو، 1379، 181(. این فرقه، که در برخی از قواعد 
متأثر از فیثاغورســیان بوده‌ است، عدد را مفتاح اسرار 
جهان و هادی انسان در معرفت عالم هستی می‌دانسته‌ 
و آن را پیونددهنــدة کثرت در وحدت و اولین فیض 
عقل بر نفس بیان کرده‌اند )نصر، 1342، 76(. همچنین 
دانشــمندان دیگری نظیر جابربن حیــان اعداد را پایة 
علم میزان قرار داده و همانند فیثاغورسیان جنبة کمی 
و کیفی برای اعداد قائل شــده است و چنین پنداشته 
که اصل میزان و دلیل وجود اعداد ســنجش میل نفس 
عالمی است که با همة اجســام آمیخته است )همان، 

.)68
بیــان نمادین و مفهومی اعــداد، همان‌طور که در 
ادیان و عرفان انعکاس یافته اســت، در اشعار ادیبانی 
هماننــد خاقانی، خیام و انوری قابل ملاحظه اســت. 
در اشــعار این قبیل از شاعران، اعداد عموماً افزون بر 
سویه کمی و شمارشــی، از مفاهیم نمادین برخوردار 
است که سبب تعالی و غنای معنایی هر چه بیشتر این 
ابیات شده است )شفق و نیازی وحدت، 1388، 84(. 
همچنیــن جامی، از ادبای ایرانی، با تمثیل احد و عدد 
تلاشــی در ارتباط میان حق و خلق ارائه می‌دهد و آن 
را چنین تبیین می‌دارد که حق واحد‌ترین عدد اســت 
که از تکرار، ظهور و بروز دیگر اعداد سایر مخلوقات 

حاصل می‌آیند )داوودی‌پور و دادبه، 1391، 142(.
کاربرد عدد علاوه بر ادبیات، در هنرهای گوناگون 
همانند معماری و نگارگری نیز قابل مشــاهده است. 
بعُد مفهومــی اعداد در هنرهای تصویــری عموماً بر 
پایة اعتقادات هنرمندان رســوخ می‌یابد و خلق چنین 
آثاری به نوعــی نمایش تجلی الهــی و عقل اول در 
آفرینش بدیل می‌شــود. به عبارتی دیگر هنرمندان با 
به ‌کارگیری اعداد در آثارشــان سعی در انتقال مفاهیم 

خاصی می‌نمایند که عموماً ایــن مفاهیم از تمثیلات 
عرفانی برخوردار است و بدین سبب این آثار در حکم 
تجلی‌گاه‌ مفاهیم مســتتر و تمثیلی عرفانی به شــمار 

می‌آید )استیرلن، 1377، 80(.
با توجه با آنچه تاکنون آورده شد، اعداد از دیرباز 
جایگاهی پر نقش و نگار داشته‌اند که علاوه بر کاربرد 
کمی و شمارشــی از بعُد نمادیــن نیز برخوردارند که 
کاربردی کثیری در فرهنگ جامعه دارد. در شکل‌گیری، 
تبیین و انتقال مفاهیم مســتتر اعــداد عوامل متعددی 
دخیل اســت که از اصلی‌ترین این عوامل می‌توان به 
تأثیرگذاری عوامل فرهنگی و آموزه‌های آیینی اشــاره 

داشت.    

حضور اعداد در فرش
نقوش موجــود در فــرش ایرانی عــاوه بر ارزش 
زیبایی‌شناســی، از مفاهیم و بار معنایی نیز برخوردار 
اســت. از این ‌رو هر یــک از این نقوش در فرش در 
حکم نمادی اســت که نماینده شــی‌ء یا مفهومی در 
زندگــی و فرهنگ جامعه به شــمار می‌آید و به بیش 
از یک معنی آشکار و مستقیم ظاهر خود دلالت دارد 
)ری‌یــس، 1387، 114(. این معنای نهان در پس هر 
نقــش ملهم از عقاید بافنده‌ای اســت که موضوعات 
فرهنگی و آموزه‌های آیینی تأثیر بسزایی بر وی دارد. 
از این‌ رو هر نقش در حکم نمادی است که، به نوعی، 
جهان‌بینی و نگرش فردی هنرمند طراح یا بافنده را به 

ورطة نمایش می‌گذارد )دریایی، 1386، 71(.
این نمادها از تنوع گســترده‌ای برخوردارند و بر 
اساس فرم به پنج گروه کلی شکل جانداران )انسانی، 
حیوانی، نباتی(، شــکل بی‌جان‌ها )طبیعی، مصنوعی(، 
شکل نگاشــتاری )با ابعاد تجسمی، حروف و اعداد(، 
شــکل خیالی )عرفانی، غیرعرفانی( و شــکل تلفیقی 
)تلفیقی از دو شکل، سه شکل یا چهار شکل( تقسیم 

می‌شود )چیت‌سازیان، 1385، 49(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

10

در این تقسیم‌بندی اعداد به صورت فرمی و عینی 
در گروه اشــکال نگاشــتاری فرش جای می‌گیرد. اما 
علاوه بر بعُد ظاهری و نگاشــتاری، اعداد در فرش به 
سبب پیوند نزدیک با فرهنگ و سنت گوناگون جامعه، 
حامــل معانی و مفاهیم گوناگونی اســت که به گونة 
دیگر با ورود به عالم هندســه خود را به عالم اشکال 
وارد می‌کند و بدین طریق کیفیت مستتر اعداد در قالب 
اشــکال گوناگون در فرش ظهــور می‌یابند )اردلان و 
بختیار، 1391، 51(. شکل‌گیری نقوش گوناگون آن هم 
بر پایة اعداد به تمامی از اعتقاد و عقاید هنرمند طراح 
یا بافنده نشئت گرفته اســت که با محیط پیرامونشان 
و همچنیــن عوامل فرهنگی و آموزه‌های آیینی جامعه 

هماهنگ است )کیانمهر و خزایی، 1385، 27(.
فــرش از کاربرد کمی اعداد نیز بهرة بســیار برده 

است. چنان که سویة شمارشی و ریاضی اعداد نقشی 
بسزا در سامان‌بندی، ایجاد انتظام و هماهنگی ظاهری 
فرش ایفا می‌کند. اما از آن‌جایی که فرش از نمادهای 
گوناگون و متنوعی برخوردار است، کاربرد کیفی اعداد 
در ظاهر فرش نیز، که از سویه معنایی برخوردار است، 
امری محتمل اســت که در قالــب نقوش گوناگون به 
دست هنرمند طراح یا بافنده‌ای ابداع شده است. حال 
آن‌کــه در برخی از موارد، بدون آن‌کــه از مفاهیم آن 
اطلاعی داشته باشند، نقوش مبتنی بر این اعداد را خلق 

و بر تار و پود فرش می‌نشانند.
رسوخ کیفی اعداد در فرش کم نیست و با اندکی 
تأمل در نقاط گوناگون فرش قابل مشــاهده است که 
علی‌رغم جلوة ظاهری فــرش وجه نمادین و معنادار 

یافته و گاه در حکم تمثیلی عرفانی به شمار می‌آید. 

تصویر 2.  کاربرد عناصر یگانه ترنج و قندیل در قالی محرابی، قالی کاشان )منبع: بصام و همکاران الف، 1383، 49 و همکاران(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

11

اعداد موجود در فرش	
چنان‌که پیش‌تر آورده شــد، اعداد به ســبب حضور 
در اعتقادات، فرهنگ و ســنن جامعه در قالب اشکال 
و نقوش هندســی بــروز یافته اســت و در هنرهای 
گوناگون قابل مشــاهده است. شــکل‌گیری اعداد در 
نقوش از ذهن هنرمندی نشــئت می‌گیرد که سعی در 
انتقال مفاهیم ذهنی و عقاید خود از زندگی خویش بر 
جامعه داشته است. در میان این انتقال گاه مبنای عددی 
آرایه‌ها به شکلی عمدی توســط هنرمند آگاه به کار 
گرفته می‌شود. اما در سال‌های اخیر کاربرد بسیاری از 
این نقوش توسط هنرمندان جنبه‌ای تزئینی یافته است. 
از این‌ رو کاربرد چنین نقوشی در فرش ایرانی صرفاً 
به کپی از نقوش برای مزیــن کردن رخ فرش تبدیل 
می‌شود که این عامل سبب کاهش بار معنایی فرش در 
سال‌های اخیر شده است. اما علی‌رغم کاربرد تزئینی 
در ســال‌های اخیر باید به خاطر سپر که فرش ایرانی 
از بیــان نمادین گســترده‌ای ورای پیچ و تاب نقوش 
برخوردار است و اعداد گوناگونی را در قالب نقوش 
متفاوت در خویش گنجانیده است. از این ‌رو در ادامة 
این مقاله اعــداد کاربردی در فرش ایرانی با تأکید بر 

پیشینه و مفاهیم مورد بررسی قرار می‌گیرد.  

 یک
رایج‌ترین و آشــکارترین جایگاه تجلی این عدد در 
فرش ایرانی ترنج است که در فرش‌های لچک و ترنج 
و گاه بــدون حضور لچک و تنهــا ترنج به صورت 
عنصری یگانه در فرش حضور می‌یابد. ترنج در فرش 
عمومــاً عنصری واحد اســت و در مرکز فرش قرار 
می‌گیرد. این آرایــه در فرش ایرانی جایگاه و معنایی 
نمادین دارد و بر مفاهیمــی چون کثرت در وحدت 
اشاره دارد. قرارگیری این عنصر در نقطه و مرکز فرش 
دستباف سبب تشــدید معنای نمادینی چون وحدت، 
منشــأ عالم و خالق می‌شود. از این ‌رو قدسی‌ترین و 

انتزاعی‌ترین نقطه در فرش دســتباف ایرانی به شمار 
می‌آید )میرزاامینی و بصام، 1390، 26 و 27(. 

با بررســی مفاهیم عدد یک و تطبیق آن با معانی 
نمادین ترنج در فرش ایرانی می‌توان اظهار داشت که 
این دو عنصر از معنای نمادین واحدی برخوردارند و 
دلیــل حضور ترنج در فرش را می‌توان تطبیق و واحد 

بودن مفهوم نمادین این دو با یکدیگر دانست. 
عدد یک در معانی نمادین بر وحدت آغازین، ذات، 
مرکز و اصل اشــاره دارد که ثنویت از آن برمی‌خیزد 
)کوپــر، 1386، 23(. این عدد در فرهنگ اســامی به 
ســبب واحد بودن تداعی‌گر وحدت اســت و به این 
دلیل در مباحث اسلامی عموماً عدد یک نمادی از مبدأ 
به شمار می‌آید و به خالق باری تعالی اشاره دارد. این 
عدد در علم هندســه با نقطه نشان داده می‌شود که از 

تصویر 3.  فرش سه‌ترنجی فارس )منبع: بصام و همکاران ب، 1383، 198(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

12

نظر فیثاغورسیان و متفکرانِ تحت تأثیر او این عدد و 
نقطه نشان آغاز و منشأ تمام چیز است )شیمل، 1388، 
53(؛ لــذا با توجه به مفاهیم نمادین عدد یک و صدق 
هندسی این عدد، یعنی یک، و جایگاه قرارگیری عنصر 
ترنج در فرش، که به صورت نقطه است، می‌توان آرایة 
ترنــج در فرش را نمایندة ضمنــی عدد یک در فرش 
به شــمار آورد که در عین حال از معنای مشترکی نیز 

برخوردار است.

 سه
از جملــه اعداد پرکاربرد و پرنفوذ در نگاره‌های رایج 
در فرش عدد ســه است. رایج‌ترین قالب هندسی این 
عدد نگاره‌های مثلثی‌شــکل است که در دستبافته‌های 
عشایری و فرش‌های هندسی نیز قابل مشاهده است. 
پیرامــون این نقش‌مایــه برخی از محققــان همانند 
حصــوری )1389، 12( معتقدنــد که وجــود دورة 
مادر‌ســالاری و ارتقای جایگاه زن به ســبب وجود 
مهم‌ترین دغدغة بشــری، یعنی ابقاء نســل، در این 
دوران موجب خلق نگاره‌های بســیاری همانند نقش 
مثلثی‌شکل شده است. از این ‌رو نقش‌مایة مثلثی‌شکل 

به دوران نخستین بافندگی تعلق دارد.
علاوه بر این نقش‌مایه، بسیاری از نگاره‌های دیگر 
بر مبنای عدد ســه خلق شده و در فرش مورد استفاده 
قــرار گرفته اســت. از جملة این نقــوش می‌توان به 
غنچه، بند اسلیمی و گل سه‌پر اشاره داشت که علاوه 
بر ظاهر تزئینی، تداعی‌گر قالب هندســی مثلث است 
که این قالب صور هندســی عدد سه به شمار می‌آید. 
همچنین نگارة دیگری موسوم به درخت سه‌شاخه نیز 
در فرش‌های فارس دیده می‌شود که قدمت کاربرد آن 
به نیمة ســوم هزارة تمدن بازمی‌گردد و مبین مفاهیم 
اساطیری آســمان، افلاک و حرکات سه‌گانة خورشید 
نیــز هســت )پرهــام، 1363، 298(. همچنین طرح 
سه‌ترنج و ســه‌کله، که در فرش بسیاری از مناطق نیز 

قابل مشاهده است، از تجلیات دیگر عدد سه است که 
نوع نام‌گذاری این طرح سبب تشدید تداعی عدد سه 

می‌شود.
عدد سه، که در فرش مصادیق و نمونه‌‌هایی دارد، 
از بــار معنایی غنی‌ای برخوردار اســت. این عدد در 
معانی نمادین نمایندة عقل بر نفس اســت و همچنین 
بر پیوند و انتقال میان زمین و آســمان نیز دلالت دارد 
)اردلان و بختیار، 1390، 29(. عدد ســه در بسیاری از 
فرهنگ‌ها و ملت‌ها دارای مفاهیم متعددی اســت که 
عموماً بر معانــی مقدس دلالت دارد. تقدس این عدد 
به ویژه سرشــت عرفانی آن به فرهنگ‌های نخستین 
بازمی‌گردد، زیرا در این دوران چنین می‌پنداشــتند که 
سه رشتة پایانی اعداد است. بدین جهت برای این عدد 
احترام خاصی قائل بودند و می‌پنداشته‌اند که این عدد 

بیانگر کلیات مطلق است )کاسیرر، 1378، 100(. 
در ادیان پیش از اسلام این عدد از تقدس بسیاری 
داشت. به گونه‌ای که در دین زرتشت سه مبین صلاح، 
کمال و اتمام اســت. از ســویی دیگر یــادآور تثلیث 
اهورامزدا، ســپند مینو و انگره مینو و هم‌چنین ارکان 
اصلی این دین یعنی پندار، گفتار و کردار نیک اســت. 
بدین ســبب در این دین، عدد ســه تداعی‌گر مفاهیم 
منــزه و پاکی اســت که بر اصــول و معیارهای دینی 
استوار شده است. علاوه بر زرتشت، عدد سه در سایر 
کیش‌های غیراسلامی نیز مقدس شمارده می‌شود. مثلًا، 
در مانویت این عدد برابر کامیابی دانسته شده و به این 
تعداد، راه دستیابی به ســعادت ابدی را برای مریدان 
خود قرار داده اســت و هم‌چنین سه وجه نور، قدرت 
و خرد برای خدا قائل شده است )ویدن گرن، 1387، 
64(. به عبارت دیگر در این آیین ســه نیز از جایگاه 
والایی برخوردار اســت و بر مصادیق منزهی دلالت 
دارد. این عدد در اســاطیر ایرانی مفهومی یکسان دارد 
و از نمونه‌های مورد احترامی برخوردار اســت. طبق 
روایات اســاطیری، قصر جم ســه در داشته است که 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

13

ایمان، راستین و فروتنی نامیده می‌شدند. هم‌چنین فره 
جم از ســه سویه ریاســت، پهلوانی و دین برخوردار 
اســت که پس از کشته شدن جمشید این فره بین سه 
پهلوان اســطوره‌ای ایران پخش شــد 3 )بهار، 1352، 

.)272
با ظهور و ورود اســام به سرزمین ایران برخی از 
رسوم حذف شد و برخی دیگر با دین نوظهور تطبیق 
یافت و همچنان از آن‌ها اســتفاده می‌شــد. اعتقاد به 
جایگاه نمادین اعداد از جمله مواردی است که نه تنها 
حذف نشــد، بلکه با تغییراتی تدریجی با دین جدید 
تطبیق یافت و در فرهنگ اســامی بــا رنگ و بویی 
دیگر جاری شــد. عدد سه در فرهنگ اسلامی بازتاب 

گســترده‌ای دارد و یادآور نمونه‌های عینی بســیاری 
همانند شهادتین و روزه‌های سکوت است که همگی 
در قرآن انعکاس یافته اســت. عرفان اسلامی زندگی 
آدمی را و همچنین آیین جوانمردی و فتوت را به سه 

بخش تقسیم می‌کند 4 )کربن، 1385، 20(.  
لذا، با توجه به آنچه آورده شد، عدد سه از مفاهیم 
و معانی مقدسی برخوردار است که بروز آن طی ادوار 
گوناگون سبب تشدید معانی و جایگاه قدسی آن شده 
اســت. بدین دلیل این عدد ریشه‌ای غنی در فرهنگ 
مردم این ســرزمین دارد که موجب خلق نقوشــی بر 

مبنای این عدد در فرش شده است.

تصویر 4.  تداعی عدد سه در دو نگاره دسته گل و غنچه فرش )منبع: نگارندگان(

  چهار
از دیگر اعداد رســوخ‌یافته در فرش دســتباف عدد 
چهار اســت که همانند اعداد پیشین در قالب آرایه‌ها 
و طرح‌های متنوعی تجلی یافته است. از جمله تجلی 
ایــن عدد در آرایه‌های فرش گل پروانه‌ای و گل گِرد 
چهارپر است که کمتر فرشی را می‌توان عاری از این 
نقوش یافــت. علاوه بر این، نگارة دیگری موســوم 
بــه چهارپاره را، که ریشــه در مفاهیــم مهر و ناهید 
دارد، می‌توان تجلی دیگــر این عدد در نقوش فرش 
دانست که در فرش‌های مناطق گوناگون به خصوص 

فارس مشاهده می‌شود )موسوی‌لر و رسولی، 1389، 
127(. عــاوه بر این نگاره‌ها، حضور چهار لچک در 
فرش‌هایی با طرح لچک و ترنج و همچنین تقســیم 
چهارگانة فرش‌هایی با طرح گلســتان را توسط نهری 
چهارســویه می‌توان نمودگاری دیگــر از عدد چهار 
در فرش ایرانی به شــمار آورد. همچنین طرح چهار 
ترنج در فرش‌های مناطق گوناگون همانند سیســتان 
و بلوچســتان و خراسان نمونة دیگری از این عدد در 
فرش مناطق به شمار می‌آید. همچنین آرایة چهارترنج 
را، کــه در قالی‌هــای مناطق گوناگــون به خصوص 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

14

جوشقان قابل مشاهده است، می‌توان تجلی دیگر این 
عدد در طرح‌های هندسی فرش ایرانی به شمار آورد.  
عدد چهار همانند عمــوم اعداد مفاهیم نمادین و 
ثابتی دارد که طی ادوار گوناگون از آن اســتفاده شده 
است. این عدد به طور عمومی بر معانی تمامیت، عدل، 
اتحاد، یکپارچگی و عقل اشــاره دارد )کوپر، 1386، 
27(. این عــدد نمونه‌ای اعلا در میــان اعداد مقدس 
پنداشته می‌شــود. دلیل چنین ادعایی آن است که در 
عدد چهار رابطة میان هر واقعیت خاص با فرم اساسی 
کیهان بیان شده است و هر چیزی که سازمان چهارگانة 
شهودی داشــته باشــد، با مناطقی از فضا، پیوندهای 
جادویی و باطنی در ارتباط اســت )آقاشریف، 1383، 
105(. این عدد در ادوار پیش از ظهور اســام مقدس 
شمرده می‌شده و تداعی‌کنندة مصادیقی همانند چهار 
جهت اصلی و عناصر اربعه بوده اســت. همچنین در 
ایران دورة هخامنشــی گمان بر آن بوده است که دورة 
آفرینش به چهار مرحله تقســیم می‌شده است که هر 
یک سه هزار ســال به طول می‌انجامیده و در هر یک 
اتفاقی فرخنده نظیر ظهور زرتشت یا سوشیانت منجی 
دین زرتشــت رخ می‎دهد )ممتحن و خزاعی، 1390، 

 .)177
چهار در فرهنگ اســامی نیز از جایگاه مشابهی 
برخوردار اســت. در این دین عدد چهار نماد تناسب 

اســت که چهار بخــش واحد دنیا کــه عبارت‌اند از 
آفریننده، روح عالم، جان عالم و ماده اولیه را شــامل 
می‌شود )شــیمل، 1388، 106(. اخوان‌الصفا معتقدند 
امور طبیعی را خداوند به عمد بر بنیان چهارگانه استوار 
کرده اســت. آنان در رسائل خود چنین نگاشته‌اند که 
امــور طبیعی به عنایت و حکمت پــروردگار بر بنیان 
چهارگانه اســتوار شــده است که اشــاره به مراتب 
روحانی چهارگانه و ورای طبیعت دارد. نخستین این 
مراتب خالق جهانیان، در مرتبة نزولی عقل کلی، پس 
از آن نفس کلی و در پایین‌ترین مرتبة هیولی نخستین 

جای دارد )حلبی، 1380، 165(.
این عدد در ســنت متصوفه مبین تعداد عناصر و 
شــمار درهایی است که ســالکان راه طریقت باید از 
آن‌ها گذر کند. هر یــک از این درها به یکی از چهار 
عناصر اصلی وابسته است، بدین ترتیب که در نخست 
شــریعت است و ســالک که در گام نخست است با 
عنصر باد در ارتباط اســت. این سالک در گام دوم، که 
در آســتانة ورود به عرفان اســت، با آتش برابر است 
و بدین معناست که ســالک از خامی درآمده و پخته 
خواهد شــد. در گام نهایی ســالک با رسیدن به مقام 
حقیقت با غلیظ‌ترین عنصر اربعه یعنی خاک در ارتباط 
اســت و او را عاشق می‌خوانند )شــوالیه و گرابران، 

.)558 ،1384

تصویر 5.  کاربرد ترنج چهارپر در مرکز ترنج، فرش خوی )منبع: هانیه سرداری(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

15

  پنج
از تجلیات دیگر عددی که طرح‌ها و آرایه‌های متنوعی 
بر پایة آن خلق و در فرش مورد اســتفاده قرار گرفته، 
عــدد پنج اســت. رایج‌ترین نگاره بــر پایة این عدد 
گل پنج‌پر اســت که نوعی گل گِرد حســاب می‌شود 
و در اســپیرال‌ها و گــردش ختایی‌ها مورد اســتفاده 
قرار می‌گیــرد. از دیگر تجلیات عدد پنج حضور این 
تعداد حاشــیه در برخی از فرش‌های معاصر اســت 
کــه قدیمی‌ترین نمونة این تعداد حاشــیه را می‌توان 
در قالی مکشــوفه از پازیریک مشاهده کرد. افزون بر 
موارد فوق، فرش‌هایی بــا طرح لچک و ترنج تجلی 
دیگر این عدد در قالی ایران است. در این طرح، پنج 
عنصر بصــری بزرگ و قابل توجه وجــود دارد، که 
چهار لچک در قالی ایرانی عموماً یکسان و یک شکل 
اســت. در چنین فرش‌هایــی، پنجمین عنصر بصری 
که در مرکز قرار دارد و ترنج فرش اســت در اشکال 

گوناگون ترسیم می‌شود.
عدد پنج در فرهنگ ایرانی از معنا و مفهوم نمادین 
ورای ظاهر عددی خویش برخوردار اســت. این عدد 
مفاهیمی هماننــد مرکزیت، هماهنگی و توازن دلالت 
دارد )نورآقایی، 1387، 64(. این عدد نخســتین عدد 
مدور اســت که بیانگر عالم کبیر بشــری و تجلی‌گر 

بی‌کرانگی وجود، قدرت و کمال دایره است. این عدد 
هماننــد دایره بر مرکز و نقطة تلاقی آســمان و زمین 
اشــاره دارد و نشــان‌دهندة مرکز چهار جهت اصلی 
اســت. ســتارة پنج‌پر، که تجلی این عدد در فرهنگ 
اســامی است، همانند دایره نماد کلیت و نقطة تلاقی 
آســمان زمین و عناصر پنج‌گانه است. زمانی که رأس 
این ســتاره به سمت بالا باشــد بر فردیت تام و تعلیم 

اشاره دارد )کوپر، 1386، 28(.  
در فرهنگ اســامی پنج عددی مبارک پنداشــته 
می‌شــود و نمادی از مراقبه، دین و تعلیم است که از 
مصادیق عینی نیز برخوردار است. در دین اسلام پنج 
با نقش‌مایة دست انســان برابر دانسته می‌شود. دست 
انســان در فرهنگ اســامی نمادی از دست حضرت 
فاطمــه و در مواردی پنج‌تن آل عباســت. از این ‌رو 
نمادی مورد احترام و مقدس پنداشته می‌شود )شیمل، 
1388، 137(. همچنین در فرهنگ اســامی عدد پنج 
مبین مصادیقی نظیر حضرات خمسه6، پنج ستون دین 

و نمازهای پنج‌گانه است. 

تصویر 6. تداعی عدد چهار در نگاره‌های فرش
 )منبع: بصام و همکاران ج، 1383، 25(

تصویر 7. قالی پنج‌ترجی، قالی نی‌ریز )منبع: بصام و همکاران الف، 1383، 87(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

16

  شش
این عدد در فــرش با کاربردی محدود در مقایســه 
با ســایر اعداد در قالی ایرانی رســوخ یافته اســت. 
رایج‌تریــن نــگاره مبتنی بر این عــدد در فرش، گل 
شاه‌عباســی با شش گلبرگ است که از دوران صفوی 
تاکنون نیز کاربرد داشته و در عموم فرش‌های ایرانی، 
اعم از هندسی یا گردان قابل مشاهده است. علاوه بر 
این نگاره، نقش‌مایه‌ای موسوم به شش‌پیچ روی فرش 
ایرانی کاربرد دارد. برخی از نقوش هندســی مناطق 
گوناگون بافندگی همانند ترکمن نگاره‌های هندسی و 
شش‌ضلعی خلق می‌کنند و در دستبافته‌هایشان مورد 

استفاده قرار می‌دهند.
علاوه بر نگارة مذکور، طرح‌های شش‌ترنج که در 

برخی مناطق بافندگی وجــود دارد را می‌توان کاربرد 
عدد شــش  دانســت. این عدد در فرش‌های خراسان 
در طرح‌هایی نظیر شش‌ترنج به نمایش گذارده شود. 

این عدد نمادی از سرنوشــت، وحدت اضداد و 
کمال معنوی اســت )شــوالیه و گرابران، 1384، 57(. 
عدد شش در دین زرتشــت مقدس به شمار می‌آید، 
زیرا این عدد یادآور امشاســپندان7 در این دین است 

)شیمل، 1388، 137(.
این عدد در فرهنگ اســامی به ســبب تداعی و 
برابری با صور هندســی‌اش یعنی مکعــب از کاربرد 
نمادین برخوردار اســت. این صور هندســی در آثار 
هنــری مبین نقش کعبه و قبله‌گاه مســلمانان اســت 
)نورآقایی، 1387، 76(. عدد شــش در سنت زاهدانه 

تصویر 8.  گل پنج‌پر و دست )منبع: نگارندگان(

تصویر 9.  گل شاه‌عباسی شش‌پر )منبع: پوپ، 1387، 1185 و نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

17

به ســتارة شش‌پر اشاره دارد که از قرارگیری دو مثلث 
بر روی یکدیگر به وجــود می‌آید و یک رأس آن به 
پایین و رأس دیگر آن به بالا اشاره دارد. بدین ترتیب 
این شکل نماد نخستین مقام و مرتبة سلوک و همچنین 
نازل‌ترین درجة آدمی است که همیشه در این مراحل 
غوطه‌ور اســت. از این ‌رو عدد شش که صور عددی 
ستارة شش‌پر اســت برای زاهدان و عارفان احترام و 

ارزش دارد )کیانمهر و خزایی، 1385، 34(. 

  هفت
هفــت از اعداد پرکاربرد و اســاطیری اســت که در 
فرهنگ، رســوم و اعتقادات جامعه ریشه‌ای غنی دارد 
و در هنرهای اســامی گوناگون نظیر معرق چوب و 

معماری اسلامی تجلی یافته است.
این عــدد در نقش‌مایه‌ها و طرح‌های گوناگون به 
شــکل نهان و آشکار بروز کرده و با اساطیر و فرهنگ 
ایرانی ارتباط یافته است. وجود هفت حاشیه در فرش 
ایران، علاوه بر تجلیات عددی، با اســاطیر و روایات 
دینی از پردیس ایرانی پیوندی ناگسســتنی دارد.8 البته 
به ســبب کاهش ابعاد فرش‌های معاصر، این تعداد به 

سه یا پنج حاشیه کاهش یافته است.
عــاوه بر ایــن، طرح‌های گوناگونــی در مناطق 
بافندگی بر پایة عدد هفت رواج یافته اســت. در این 
میان می‌توان به طرح‌هایی نظیر ماهی هفت متن خوی، 
بیرجند و ســنندج و همچنین هفــت حوض هریس 
اشاره داشت که با تفکیک رنگ‌ها موجب تداعی عدد 

هفت می‌شود. 
این عدد در مفاهیــم نمادین به عنوان تعالی فراتر 
از کمال و جامع جمیع اعداد شــناخته می‌شود. بدین 
ترتیب عدد شش معنای تام دارد، هنگامی که عدد یک، 
که اصل تمام اعداد اســت، با آن جمع می‌شود هفت، 
عددی کامل و فراتر از تام حاصل می‌شــود )شریف 

محلاتی، 1337، 13(. 
این عدد از مصادیق بسیاری در اساطیر و فرهنگ 
ایرانی پیش از اســامی برخوردار است و تمامی این 
نمونه‌هــا بر تعالی و بر معنــای فراتر از تمام این عدد 
دلالت دارد. در قواعد دین زرتشــت، تعداد شش‌گانة 
فرشــتگان بزرگ امشاســپندان به همــراه اهورامزدا 
هفتمین حلقه از حلقه‌های هفت‌گانة امشاســپندان را 
تشــکیل می‌دهد که مورد تقدس واقع شده است. این 
بیان هفت‌گانه و همچنین معنــای تکامل آن در آیین 
میتراییســم به گونه‌ای دیگر و در قالب مراحل تشرف  تصویر 10. فرش شش‌ترنج کرمانشاه )منبع: بصام و همکاران ب، 1383، 64(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

18

ســالک حضور می‌یابــد. زیرا ســالک در ابتدا و بدو 
تشرف به این آیین، با گذراندن هفت مرحله که در هر 
مرحله قاعده‌ای مورد توجه قرار داده می‌شود تا سلوک 
کامل می‌رسد. در این مرحله، که واپسین گام در آیین 
مهر است، سالک به درجة پیر مشرف می‌شود 9 )والی، 

.)171 ،1379
تقدس و مفاهیم نمادین این عدد همانند بسیاری 
از آداب و رســوم پیش از اســام با تغییر و تحولات 
تدریجی به دورة اســامی انتقال و در فرهنگ عمومی 
این دوره رواج می‌یابد. در این دین عدد هفت همچنان 
جایگاه بلنــد و رفیعی دارد و به کمال، امنیت، آرامش 
و نمودی از مفاهیم والای عرفانی اشاره دارد )بلخاری 
قهی، 1390، 380(. همچنین طبق اشارات قرآن، آسمان 
بر هفت بنیان اســتوار شده اســت.10 در سورة دیگر11 
از این کتاب مقدس خلقت جهان شــش روز به طول 
انجامیده که بر اساس این آیه، هفتمین روز به کمال و 
اتمام آفرینش اختصاص یافته است )فرضی‌پور، 1390، 
162(. افزون بــر موارد مذکــور، مصادیق هفت‌گانة 

دیگــری همانند هفت صفت پــروردگان و طواف در 
دین اسلامی وجود دارد. 

عدد هفت در عرفان اســامی و تصوف با قالبی 
مشترک ظهور یافته است و بر اتمام خامی و آغاز کمال 
دلالت دارد. در مراحل سلوک عارفانه، عارف با گذر از 
مراحل شش‌گانه،12 که هر یک بر بی‌تجربگی و خامی 
سالک دلالت دارد، در مرحلة هفتم به درجه فقر و فنا 
مشرف می‌شود که نشان از وصال و دستیابی به هدف 

غایی عارف دارد )سجادی، 1385، 48(.
بدین ترتیب عدد هفت طی ادوار گوناگون معانی 
ثابتی داشته اســت. این مفهوم در عصرهای گوناگون 
از فرهنگ ثابتی نشــئت می‌گیرد که بــا تغییر ادیان و 
حکومت‌ها نه تنها حذف نشــده است، بلکه همچنان 
باقی مانــده و به حیات خویش ادامه داده اســت. از 
ایــن ‌رو عدد هفت در زمان‌های متفاوت جایگاه ثابتی 
داشــته و همواره به مفاهیمی چون کمال ورای تکامل 
اشــاره دارد و هم‌اکنون در هنرهای بسیاری این عدد 
به شیوه‌های گوناگونی مورد کاربرد قرار گرفته است. 

تصویر 11.  تجلی عدد هفت با به تصویر کشیدن هفت مکان مقدس، قالی 
اصفهان )منبع: بصام و همکاران ب، 1383، 134(

تصویر 12.  کاربرد هفت حاشیه در قالی، قالی تبریز )منبع: نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

19

تصویر 13.  گل هشت‌پر در متن قالی پازیریک )منبع: نگارندگان(

  هشت
هشــت از دیگر اعدادی اســت که با بیانی نمادین و 
معنادار در طرح‌ها و آرایه‌های فرش ایرانی تجلی یافته 
است. رایج‌ترین و پرآوازه‌ترین آرایة فرش، که بر مبنای 
این عدد خلق شده، گل هشت‌پر13 است. این نقش‌مایه 
از قدمتــی دیرینه در فرش ایرانی برخوردار اســت و 
نمونه‌هایی از این نقش در قالی پازیریک قابل مشاهده 
اســت. البته نظرات گوناگونی پیرامون این نگاره ارائه 
شده اســت که از این جمله دریایی )1386، 140( در 
کتاب خود اذعان داشته که این نقش‌مایه از تحول گل 
نیلوفر پدید آمده است. همچنین پرهام )1364، 104( 
معتقد است که این گل بر مفاهیم گوناگونی اشاره دارد، 
اما پردازش آن با دو رنگ مختلف نمایندة تغییر فصل 
و وجه تمایز آن‌ها با یکدیگر است. اما اگر این نگاره از 
سویه مفاهیم نمادین عددی مورد توجه قرار می‌گیرد، 

معنایی متفاوت از آنچه تاکنون آورده شد، می‌یابد.
علاوه بر نگارة مذکور می‌توان به بتة هشت‌پر اشاره 
داشت که بر روی قالی‌های مناطقی همانند کردستان و 
سنندج مشــاهده می‌شود. این نگاره که از مشتقات بته 
به شــمار می‌آید، علاوه بر مناطق مذکور، در برخی از 
مناطق بافت نیز مورد اســتفاده قرار می‌گیرد. علاوه بر 
این، نگاره‌های هندسی هشت‌ضلعی نظیر آخال را در 
فرش‌های ترکمن می‌توان تجلی دیگر این عدد بر رخ 
فرش در مناطق بافندگی متأثر از طلسم به شمار آورد. 
علاوه بــر نقش‌مایة مذکور، می‌توان به نگارة ترنج 
هشت‌پر و هشت‌ضلعی اشاره داشت که در انتزاعی‌ترین 
و قدسی‌ترین نقطة فرش ظهور می‌یابد که قرارگیری در 
مرکزیت این نقش سبب تشدید مفاهیم عدد هشت در 
این نقطه عرفانی می‌شود. همچنین تقسیمات هشت‌گانه 
از تجلیات دیگر هشــت در فرش ایرانی است که در 
قالی‌های باغی جلوه‌گری می‌کند و به شکلی آشکار و 
نامحسوس به مفاهیم عددی هشت و همچنین به هشت 

بهشت اشاراتی دارد.

 این عدد، همانند اعدادی که پیش‌تر آورده شــد، 
مفاهیــم نمادینی دارد و در پــس آن معانی گوناگونی 
ملهم از فرهنگ و آموزه‌های دینی گنجانده شده است. 
هشت در تمدن بابل، که تأثیر بسیاری بر فرهنگ ایرانی 
داشته است، مبین خدایان اســت و اعتقاد بر آن بوده 
که خدایان در معابد هشت‌طبقه حضور دارند )شیمل، 
1388، 171(. ایــن عدد به طــور عمومی دربردارندة 
سعادت، رســتاخیز، ایقاع کامل و بهشت است. عدد 
هشت به ســبب آن‌که نخستین عدد مرکب14 به شمار 
می‌آیــد، مبین اتحاد در فرهنگ جهانی اســت )کوپر، 
1386، 32(. این عدد در باور میتراییســم تداعی‌کنندة 
مفاهیم مقدسی است. در این آیین روح هنگام عروج 
بــه جهان معنوی از افلاک هفت‌گانــه نیز می‌گذرد و 
در هــر یک صفاتی را که موجب رنج و آلام بشــری 
می‌شود، از دســت می‌دهد تا پالایش کامل می‌یابد و 
در فلک هشــتم به نور ابدی و سعادت جاودانه دست 
می‌یابد )اولانســی، 1380، 78(. ایــن اعتقاد در آیین 
مانوی صادق اســت، زیرا در نگــرش مانویت روح 
هنگام رجعت به دنیای ابدی به وســیلة تمثالی صعود 
می‌یابد و در این رجعت، به وســیله وجوه هشت‌گانه 

نور پاک و منزه می‌شود )ویدن گرن، 1387، 86(. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

20

در فرهنگ اســامی عدد هشت با معانی مشابهی 
کاربرد دارد و در مواردی این عدد تداعی‌گر بهشــت 
ابدی است. از این ‌رو تقســیمات هشت‌‌گانه باغ‌های 
پادشــاهی در دوران اســامی به خصوص در دوران 
صفــوی نمونــه‌ای از این اعتقاد اســت. همچنین در 
روایاتــی آمده که بهشــت هشــت و دوزخ هفت در 
دارد، زیرا اعتقاد بر آن اســت رحمت پروردگار بیشتر 
از غضبش نیز هست )شــایگان، 1373، 272(. علاوه 
بر مفاهیم بهشــت، عدد هشت مبین فرشتگان مقرب 
پروردگار و حاملان هشــت‌گانة عرش است که از آن 
در قرآن کریم ســخن به میان آمده است.15 به عبارت 
دیگر عدد هشــت در فرهنگ اسلامی مبین بهشت و 
مفاهیمی از این قبیل اســت و چنیــن اعتقادی دربارة 
این عدد در شــاخه‌های گوناگون هنرهای اسلامی نیز 

انعکاس یافته است. 

تجزیه و تحلیل
با توجه با آنچه پیش‌تر آورده شد، می‌توان بیان کرد که 
بســیاری از نقش‌مایه‌ها و طرح‌ها در فرش ایران قابل 
مشــاهده اســت که بر پایة اعداد شکل گرفته‌اند. این 
شکل‌گیری مبتنی بر اعداد در برخی موارد چنان جلوه 
می‌شود که در نامگذاری بسیاری از این نقش‌مایه‌ها و 
طرح‌ها پیشــوندهای عددی به آن‌ها منسوب می‌شود. 
آرایه‌هایی همانند چهارپاره، گل شش یا ترنج هشت‌پر 
یا طرح‌هایی همانند هفت متن نمونه‌هایی از این نوع 
نامگــذاری نیز هســتند. این نقش‌مایه‌هــا و طرح‌ها 
کاربــردی محــوری در فرش دارد و این امر ســبب 
تشدید تداعی اعداد گوناگون در فرش ایران می‌شود.

با توجه به صفحات گذشته، مشاهده می‌شود بیان 
نمادین اعداد در ادوار و قرون گذشــته کاربرد داشته 
است و ریشة آن از عقاید انسان‌های بدوی به نیروهای 
جادویی همانند طلســم و توتم نشــئت می‌گیرد. بیان 
نمادین اعــداد در دوره‌های گوناگون با بیانی ثبات بر 
مصادیقی متفاوت صدق می‌کرده است. این نمونه‌های 
خارجی عــاوه بر آن‌که بنا بر مفاهیم عددی شــکل 
می‌گرفتند، نوع این نمونه‌های خارجی ســبب تشدید 

تداعی مفاهیم عددی می‌شده است.
از این ‌رو کاربرد اعداد در هنرهای گوناگونی نظیر 
معرق، معماری و ادبیات نیز به چشم می‌خورد. حال با 
توجه به این‌که فرش ایرانی تابلویی برای بیان آرزوها 
و آمال بافنده و طراح به شــمار می‌آید، بروز و کاربرد 
کیفی اعداد خالی از انتظار نبوده و در مواردی بروز این 

اتفاق امری محتمل است.
با توجه به آنچــه دربارة نقوش مبتنی بر اعداد در 
متن مقاله آورده شــد، می‌توان چنین اظهار داشت که 
معانی اعداد در شــکل‌گیری نقوش یا طرح‌ها بی‌تأثیر 
نبوده و در برخی این ســویه کیفی اعداد و مفاهیم آن 
مورد توجه قرار گرفته اســت. در این میان می‌توان به 
نگارة مثلث یا طرح سه‌ترنج اشاره کرد که به صورت  تصویر 14.  تجلی عدد هشت در ترنج قالی عصر صفوی، جوشقان 

)منبع: پوپ، 1387، 1230(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

21

آشــکاری مبین مفاهیم عددی سه است. زیرا عدد سه 
مبین تثلیث سه‌گانه در ادوارد گوناگون همانند زرتشت 
و دو دستیارش در پیش از اسلام و تثلیث اسلامی یعنی 
پروردگار، حضرت محمد )ص( و علی )ع( است. از 
این‌ رو چنین ســه‌گانه‌هایی با نحوة ترسیم آرایه‌های 
فرش صادق است، زیرا عموماً نحوة ترسیم این نقوش 
و طرح‌ها عموماً به گونه‌ای اســت که نقش‌مایة میانی 
مورد توجه قرار گیرد، حال آن‌که این توجه به وســیله 
بزرگ‌نمایی نقوش یا اختلاف رنگ با دو نگارة دیگری 
رخ می‌دهد. بدین صورت عدد ســه، تثلیث سه‌گانه و 
صور هندسی آن یعنی مثلث نیز در فرش تجلی می‌یابد.
از ســویی دیگر عدد پنج، که بــر مفاهیم کثرت 
در وحدت و مرکزیــت آن دلالت دارد و مبین تلاقی 
آسمان و زمین اســت، در فرش‌هایی با طرح لچک و 
ترنج به عنوان پنجمیــن عنصر بصری مورد توجه در 
فرش یعنی لچک و ترنج معنا می‌یابد. لازم به توضیح 
است که طبق بررسی‌های انجام شده ترنج انتزاعی‌ترین 
نقطه در قالی ایرانی است که بر مفاهیم عرفانی وحدت 
در کثرت اشــاره دارد. از این ‌رو ترنج قالی را می‌توان 
تجلی و تداعی‌گر مفاهیــم و معانی عدد نمادین پنج 

دانست که بر مفاهیم مرکزیت صحه می‌گذارد.
علاوه بر این اعداد دیگری همانند هفت و هشت، 
چنان که پیش‌تر گفته شــد، در طــرح و نقش فرش 
ایرانی نیز حضــور دارد. مثلًا عدد هفت مبین کمال و 
تکامل است و بر مصادیقی نظیر مراحل سلوک، سالک 
در میتراییســم و عرفان اسلامی دلالت دارد. همچنین 
در طرح‌هایــی همانند فرش‌هــای ماهی هفت متن یا 
هفت حوض مشــاهده می‌شود که هر بخش از متن به 
رنگی مجزا تقسیم و در نهایت در مرکز فرش به رنگی 
واحد تبدیل می‌شود. از این‌ رو وجود چنین طرح‌هایی 
را بــا این گونه رنگ‌بندی می‌توان تجلی عدد هفت و 
تکامل آن بیان کرد که در نهایت رنگی واحد حکمفرما 

می‌شــود. این گونه طرح‌ها را می‌توان تداعی مصادیق 
عینــی این عدد همچون مراحل گذر ســالک یا تعدد 

معنادار امشاسپندان به شمار آورد.
همچنیــن در مورد عدد هشــت می‌تــوان چنین 
ارتباطــی میان نقوش و عدد یافت، زیرا هشــت برابر 
بهشــت اســت و این عقیده در هنرهــای گوناگونی 
انعکاس یافته اســت. نمونة این انعــکاس در هنر را 
می‌توان نقش هشت‌ضلعی بیان کرد که از قرارگیری دو 
مربع بر یکدیگر ایجاد می‌شود و در هنرهای گوناگونی 
به عنوان بهشــت و تجلی‌گاه بهشت به شمار می‌آید 
)نورآقایی، 1387، 85(. از این ‌رو ترنج هشت‌پر یا بتة 
هشــت‌پر از نظر هندسی با هشت‌ضلعی صادق است. 
بدین شــکل تداعی‌کننده صور هندسی عدد هشت و 
معنای نمادین آن یعنی بهشــت است. با توجه با آنچه 
تاکنون آورده شــد و ســویه نمادگرایی قالی ایرانی، 
حضور اعداد در قالــی ایرانی را می‌توان امری بدیهی 
تلقی کرد که به دنبال تأثیــر هنرمند طراح و بافنده از 
فرهنگ و ســنن جامعه خویش، در پی تلاشی آگاهانه 
یــا ناآگاهانه در صدد بروز افــکار و عقاید خویش بر 
آمده و بدین شکل ســبب خلق نقوش گوناگونی در 
فرش ایرانی شده اســت. در پی تلاش این هنرمندان، 
کاربرد کیفی اعداد، که از دیرباز تاکنون نیز مورد توجه 
قرار گرفته اســت، امری بدیهی اســت که از افکار و 
عقاید هنرمند نشــئت می‌گیرد و به شکل نقشی مبتنی 
بر اعداد گوناگون بر تار و پود فرش نقش می‌بندد. این 
نقوش با آن‌که از قالب عدد خارج می‌شوند و در فرمی 
هندســی ظاهر می‌شوند همچنان از سویه کیفی اعداد 
برخوردارند و در مواردی نظاره‌گرِ فرش را به شکلی 
ناخودآگاه به این مفاهیم ســوق می‌دهند. این نقوش 
علی‌رغم آن‌که در سال‌های اخیر سویه تزئینی بسیاری 
یافته اســت، اما این آرایه‌ها همچنان دارای مفاهیم و 

معانی نهفته کیفی اعداد برخوردار می‌باشد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

22

ردیف

1

2

عدد کاربردی در فرش

یک

سه

مفاهیم نمادین

وحدت، ذات مطلق و مرکزیت

قالی محرابی درختی

قالی شیخ صفی

قالی سیستان

نگارة بوتة سه‌گل

قالی ترنجی

قالی محرابی

نگارة غنچه

قالی سه‌ترنج

کلیت مطلق و تثلیث مقدس

نمونه تصویر

جدول 1. سویه کیفی اعداد و مصادیق آن در فرش دستباف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

23

ردیف

3

4

عدد کاربردی در فرش

چهار

پنج

مفاهیم نمادین

عدل، اتحاد و عناصر اربعه

سواستیکا

نگارة گل گرِد پنج‌پر

نگارة گل پروانه‌ای

طرح لچک و ترنج

ترنج چهار حوض

نگارة گل پنج‌پر

نگارة چهاربته

نگارة غنچه

مرکزیت، تجلی‌گر نقطة زمین 
و آسمان

نمونه تصویر

ادامه جدول 1. سویه کیفی اعداد و مصادیق آن در فرش دستباف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

24

ردیف

5

6

عدد کاربردی در فرش

شش

هفت

مفاهیم نمادین

وحدت اضداد، سرنوشت و 
کمال معنوی

نگارة شش‌پیچ

نگارة گل گرِد 
شش‌پر

طرح ماهی هفت متن خوی

قالی هفت‌شهر عشق

نگارة گل شاه‌عباسی

طرح شش‌ترنجی

هفت حاشیه قالی

نگارة گل هفت‌پر

تعالی فراتر از کمال و 
جامع‌الجمیع اعداد

نمونه تصویر

ادامه جدول 1. سویه کیفی اعداد و مصادیق آن در فرش دستباف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

25

ردیف

7

عدد کاربردی در فرش

هشت

مفاهیم نمادین

نگارة گل هشت‌پررستاخیز، سعادت و تجدد حیات

نگارة بتة هشت‌پر

نگارة هشت‌پیچ

ترنج هشت‌پر

نمونه تصویر

ادامه جدول 1. سویه کیفی اعداد و مصادیق آن در فرش دستباف

نتیجه‌گیری
اعداد در فرهنگ و مکاتب گوناگون از ســویه کیفی، 
معنایی و گاه از قدرت جادویی برخوردار بوده است. 
ایــن وجه نمادین طــی ادوار گوناگون نه تنها حذف 
نشده است، بلکه همچنان با تغییراتی جزئی به حیات 
خود ادامه داده اســت و در بسیاری از ادوار علاوه بر 
مفاهیم منحصر به فرد عــددی بر مصادیق مقدس و 
خوش‌یمنی دلالت دارد. بدین سبب می‌توان اعداد را 
مقوله‌ای دانســت که با فرهنگ و عقاید افراد جامعه 
عجین شده که برخی از آن‌ها معیاری از طالع و برخی 
دیگر معیار نحسی است. از این ‌رو کاربرد کیفی اعداد 
در فرش امری بدیهی اســت که از پیوند ناگسســتنی 
افراد جامعه با مفاهیم نهانی اعداد نشئت می‌گیرد و در 
قالب آرایه‌هــا و طرح‌های موجود بر رخ فرش نقش 

می‌بندد.

خلق نقــوش و طرح‌هــای گوناگــون در فرش 
ایرانــی را می‌توان نتیجة ابراز عقاید و افکار هنرمندان 
طراح و بافنده‌ای دانســت که سراسر از محیط خویش 
تأثیر می‌گیرند و به شــکلی آگاهانه یا غیرعمدی این 
تأثیــرات را در قالب نقوش خلــق می‌کنند و آن را بر 
تار و پود فرش می‌نشــانند. این شکل‌گیری مبتنی بر 
اعداد گوناگون ســبب انعکاس معانــی نمادین اعداد 
در فرش می‌شــود و بدین شــکل علاوه بر انتقال این 
مفاهیم به بینندة قالی، ســبب تعالی بار معنایی در این 
هنر نمادین یعنی فرش می‌شود. حضور این اعداد در 
فــرش گاه چنان پررنگ جلــوه می‌نماید که نقوش و 
طرح‌های فرش بر مبنای قالب عددی‌شــان مورد لفظ 

قرار می‌گیرند.
نتایج حاصل از بررسی در این مقاله نشان می‌دهد 
که اعداد خاصی عموماً در فرش کاربرد داشته و قالب 

 )منبع: نگارندگان(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

26

این اعداد بر مفاهیم نیک سرشــت و مقدسی همانند 
اتحاد، کمال معنوی، رســتاخیز و بهشت موعود اشاره 
دارد. از این سو کاربرد اعداد در فرش ایرانی را می‌توان 

متأثر از مفاهیم این اعداد در جامعه دانست.
 با توجه به آنچه آورده شد، چنین نتیجه‌ای حاصل 
می‌شــود که کاربرد اعداد در فرش امــری آگاهانه و 
غیرعمدی اســت که در پی تأثیــر هنرمند از فرهنگ 
حاکم بــر جامعه و همچنین ابراز عقاید خود شــکل 
گرفته و در قالــب طرح‌ها و آرایه‌ها متنوعی بر مبنای 

عدد نقش بسته است.
   

پی‌نوشت‌ها
1. و احصی کل شی عدداً. )جن )72(: 28(

2. اخوان‌الصفا فرقه‌ای بصره‌ای اســت که رســاله‌های جامعی را 
به تحریر درآوردند. هدف اصلــی این فرقه، چنان که از فحوای 
کلامشــان بر می‌آید، اصــاح فکری جامعه به ویــژه در حوزه 
عقلانیت دینی بوده اســت. برخی از اخوان‌پژوهان معتقدند این 
فرقه از عصر خویش پیش‌تر بوده‌اند )عســکری و ذهبی، 1390، 

.)3
3. در اساطیر ایرانی فره سه بخش ریاست بر حکومت، پهلوانی و 
دین دارد که فره طی ســه مرحله از جمشید می‌گریزد و فره دین 
به مهر، ریاست بر فریدون و پهلوانی بر گرشاسب منتقل می‌شود 

)بهار، 1352، 132(. 
4. عرفا ســه بخش برای آیین فتوت قائل‌اند. نخســتین حضرت 
ابراهیم، دومین حضــرت علی )ع( و بخش نهایی را به حضرت 

امام زمان منسوب می‌کنند. 

5. هیولی بــر چهار بخش مادة صناعت، مادة طبیعت، مادة کل و 
مادة اولیه است )خمسه و طاووسی، 1388، 100(. 

6. حضرات خمسه یعنی تجلی و مظاهر حق در مقامات مختلف 
و عبارت‌اند از حضرت غیب مطلق، جبروتیه، حضرت ملکوتیه، 

حضرت شهادت و حضرت جامعه. 
7. امشاســپند در اوســتا به معنای جاودان مقدس و در اصطلاح 
بزرگ‌ترین فرشــتگان این دین به شــمار می‌آید. معنی دیگر این 

واژه امشاسپندان افزونی بی‌مرگ است )یاحقی، 1386، 105(.
8. تجسم فردوس در روایات دینی چنین آمده است که چشمه‌ای 
بزرگ در میان ایــن فردوس جریان دارد. این باغ‌ها به طور عمد 
از هفت دیوار تشکیل شــده که یکی از همه بزرگ‌تر، استوارتر، 

پهن‌تر و مرتفع‌تر ساخته شده است )حصوری، 1381، 24(.
9. هفت درجة میترایی هــر یک از نمودگاری نمادین برخوردار 
است و عبارت است از کلاغ، سرباز، شیر، پارسی، پیک خورشید 

و پیر.
10. )المومنون )23(: 86(

11. )سجده )32(: 4(
12. شش مرحلة نخســت در تصوف اسلامی عبارت از مراحل 
وادی طلب، عشق، معرفت، استغنا، توحید و حیرت است. در هر 
یک از این مراحل صفت پست آدمی مورد توجه قرار می‌گیرد و 
سالک با گذراندن مراحلی در پی حذف آن‌ها برمی‌آید )سجادی، 

.)48 ،1385
13. گل هشــت‌پر را در فارس گره سرنوشت و در خنگشت به 

دلیل مقطع عرضی آن نارنج گویند.
14. عدد هشــت نخســتین عددی اســت کــه از حاصل‌ضرب 
ســه‌مرتبه‌ای یــا مکعبی عــدد دو در خودش حاصل می‌شــود 

)نورآقایی، 1387، 86(. 
15. در آن روز، عرش پروردگار را هشــت ملک در بر می‌گیرند 

)الحاقه )69(: 17(.

فهرست منابع
- قرآن کریم، )1390(، ترجمة مهدی الهی قمشه‌ای، قم: کاتبان وحی.

- اردلان، نادر و بختیار، لاله، )1390(، حس وحدت، ترجمة ونداد جلیلی، تهران: علم رویال.
- استیرلن، هانری، )1377(، اصفهان تصویر بهشت، ترجمة جمشید ارجمند، تهران: فرزان.

- آقاشریف، احمد، )1383(، اسرار و رموز اعداد و حروف، تهران: شهید سعید محبی.
- اولانسی، دیوید، )1380(، پژوهشی نو در منشأ میتراپرستی، ترجمة مریم امینی، تهران: چشمه.

- بصام، سید جلال‌الدین و همکاران، )1383(، رؤیای بهشت هنر قالیبافی ایران، جلد اول، تهران: سازمان اتکا.
- بلخاری قهی، حسن، )1390(، مبانی عرفانی هنر و معماری اسلامی، چاپ دوم، تهران: سورة مهر.

- بمانیان، محمدرضا و صفایی‌پور، هادی، )1391(، »بررسی نقش کمی و کیفی اعداد در معماری اسلامی«، ماهنامه کتاب ماه هنر، شمارة 
.168

- بهار، مهرداد، )1352(، اساطیر ایران، تهران: بنیاد فرهنگی ایران.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            22 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29

بهار و تابستان 1395

27

- پرهام، سیروس، )1364(، دست‌بافته‌های عشایری و روستایی فارس، جلد اول، تهران: امیرکبیر.
- پوپ، آرتور آپهام و فیلیس آکرمن، )1387(، سیری در هنر ایران، ترجمة نجف دریابندری و دیگران، ویرایش زیر نظر سیروس پرهام، 

جلد دوازدهم، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.
- جعفری نایینی، علیرضا، )1385(، مدخل اعداد و ارقام، دائره‌المعارف بزرگ اسلامی، زیر نظر کاظم موسوی بجنوردی، جلد نهم، تهران: 

دائره‌المعارف بزرگ اسلامی.
- چیت‌سازیان، امیرحسین، )1385(، »نمادگرایی و تأثیر آن در فرش«، تهران، فصلنامه عملی پژوهشی گلجام، شماره 4 و 5.

- حصوری، علی، )1389(، مبانی طراحی سنتی در ایران، چاپ سوم، تهران: چشمه. 
- حلبی، علی‌اصغر، )1380(، گزیدة رسائل اخوان‌الصفا، تهران: اساطیر.
- خزایی، محمدرضا، )1388(، شاخص اکمال در اعداد، قم: عطر یاس.

- خلیقی، علی، )1382(، قلم و قالی، تهران: عابد.
- خمسه، فرزانه و طاووسی، محمود، )1388(، »راز و رمز اعداد در تزئینات مساجد«، نشریة هنرهای زیبا، شماره 40.

- داوودی‌پور، غلامرضا و دادبه، اصغر، )1391(، »بررســی و تحلیل تمثیل‌های وحدت وجود و تجلی در شــرح رباعیات جامی«، نشریة 
تحقیقات تعلیمی و غنایی زبان و ادبیات فارسی، شمارة 14.

- دریایی، نازیلا، )1386(، زیبایی‌شناسی در فرش دستباف ایران، تهران: مرکز ملی فرش.

- رامین، علی و همکاران، )1389(، دانشنامة دانش‌گستر، تهران: مؤسسة دانش‌گستر روز.
- ری‌یس، ژولین، )1387(، اسطوره و رمز در اندیشه میرچا الیاده، ترجمة جلال ستاری، چاپ سوم، تهران: مرکز.

- زمردی، حمیرا، )1379(، »تجلیات قدســی؛ تمهیدات عددی اسطوره؛ ســمبل و نماد«، نشریة دانشکدة ادبیات و علوم انسانی دانشگاه 
تهران، شمارة 44.

- سجادی، سید جعفر، )1389(، فرهنگ اصطلاحات و تعبیرات عرفانی، چاپ هشتم، تهران: طهوری.
- سرلو، خوان ادواردو، )1389(، فرهنگ نمادها، ترجمة مهرانگیز اوحدی، تهران: دستان.

- شایگان، داریوش، )1373(، هانری کربن: آفاق تفکر معنوی در اسلام ایرانی، ترجمة باقر پرهام، تهران: علمی و فرهنگی.
- شریف محلاتی، مؤید، )1337(، هفت در قلمرو فرهنگ جهان، تهران: نقش جهان. 

- شفق، اسماعیل و نیازی وحدت، علیرضا، )1388(، »اهمیت عدد سه با نگاهی به دیوان خاقانی«، نشریة پژوهش‌های ادبی، شماره 25.
- شوالیه، ژان و آلن گربران، )1388(، فرهنگ نمادها، ترجمه و تحقیق سودابه فضائلی، جلد سوم، چاپ دوم، تهران: جیحون.

- شیمل، آنه‌ماری، )1388(، راز اعداد، ترجمة فاطمه توفیقی، قم: دانشگاه ادیان و مذاهب.
- عسکری، سمانه و ذهبی، سید عباس، )1390(، »مؤلفه‌های فرهنگ و تمدن در آثار اخوان الصفا«، تهران، نشریه تاریخ و تمدن اسلامی، 

سال هفتم، شمارة 13.
- فرضی‌پور، داریوش، )1390(، اساطیر ایران، قم: بو کتاب.

- کاپلستون، فردریک، )1368(، تاریخ فلسفه، ترجمه سید جلال‌الدین مجتبوی، جلد اول، تهران: سروش و انتشارات علمی و فرهنگی.
- کاسیرر، ارنست، )1378(، فلسفه صورت‌های سمبولیک، ترجمة یدالله موقن، تهران: هرمس. 

- کربن، هانری، )1385(، آیین جوانمردی، ترجمة احسان نراقی، چاپ دوم، تهران: سخن.
- کریستین سن، آرتور، )1370(، ایران در زمان ساسانیان، ترجمة رشید یاسمی، چاپ هفتم، تهران: دنیای کتاب.

- کوپر، جی. سی.، )1386(، فرهنگ مصور نمادهای سنتی، ترجمة ملیحه کرباسیان، تهران: فرهنگ نشر نو.
- کیانمهر، قباد و خزایی، محمد، )1385(، »مفاهیم و بیان عددی در هنر گره چینی صفوی«، نشریة کتاب ماه هنر، شمارة 91 و 92.

- معین، محمد، )1371(، فرهنگ فارسی، جلد اول، چاپ هشتم، تهران: امیرکبیر.
- ممتحن، مهدی و خزاعی، مجید، )1390(، »نگاره‌های نمادین اعداد در قرآن، اسطوره و ادبیات«، نشریه مطالعات ادبیات تطبیقی، شمارة 

  .19
- موســوی‌لر، اشرف‌السادات و رســولی، اعظم، )1389(، »بررسی نمودهای اساطیری خورشید و مهر در فرش دستباف ایران«، فصلنامة 

علمی پژوهشی گلجام، شمارة 16.
- نجیب اوغلو، گلرو، )1379(، هندسه و تزئین در معماری اسلامی، ترجمة مهرداد بید هندی قیومی، تهران: روزنه.

- نصر، سید حسین، )1342(، نظر متفکران اسلامی دربارة طبیعت، تهران: دانشگاه تهران.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            23 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 29
بهار و تابستان 1395

28

- نورآقایی، آرش، )1387(، عدد، نماد، اسطوره، تهران: افکار.
- والی، زهره، )1379(، هفت در قلمرو تمدن و فرهنگ بشری، تهران: اساطیری.

- ویدن گرن، گئو، )1387(، مانی و تعلیمات او، ترجمة نزهت صفای اصفهانی، چاپ سوم، تهران: مرکز.
- یاحقی، محمد‌جعفر، )1386(، فرهنگ اساطیر و داستان‌واره‌ها در ادبیات فارسی، تهران: فرهنگ معاصر.

- یونگ، کارل گوستاو، )1377(، انسان و سمبول‌هایش، ترجمة محمود سلطانیه، تهران: جامی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
95

.1
2.

29
.1

.8
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1395.12.29.1.8
https://goljaam.icsa.ir/article-1-247-fa.html
http://www.tcpdf.org

