
دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28

پاییز و زمستان 1394

59

مطالعۀ نقش‌مایۀ بته‌جقه در فرش ایران

چکیده
نقش بته‌جقه نقش‌مايه‌اى است كه در هنر فرش ايران دورۀ 
اسلامى به كار گرفته شده است. سابقۀ استفاده از اين نقش 
در هنر ايران همواره مورد بحث بوده است. گروهى اين 
نقــش را نقش‌مايه‌اى ايرانى مى‌دانند كه از تزيينات پيش 
از اســام متولد شده اســت، مانند درخت سرو يا نقش 
بال حيوانات دورۀ ساســانى. در مقابل، گروه ديگر آن را 
نقش‌مایه‌اى مى‌دانند كه به‌واسطۀ شال‌هاى كشميرى هند 
به هنر ايران وارد شــده اســت. نقش بته‌جقه از نقوش 
بسيار موردتوجه در ميان بافندگان محسوب مى‌شود. در 
اغلب شــهرهاى ايران نقش بته‌جقه، فرش‌ها و گليم‌ها 
را تزيين نموده اســت. اين نقش بيش از هر منطقه‌اى در 
دست‌باف‌هاى عشايرى فارس، مانند فرش‌های بولوردى 

و قشقايى به كار رفته است. اما در نقاط ديگر مانند بيجار 
و همدان و در میان عشاير تركمن و كردهاى مناطق غربى 
ايران نيز رواج و مقبوليت دارد. در رابطه با نقش بته‌جقه 
بيش از هفتاد دستۀ طبقه‌بندى‌شــده گزارش شده است؛ 
در‌حالي‌كه تنها از نزدیک به بیست گروه با نام‌گذارى دقيق 
در منابع گوناگون نام برده شده است. با توجه به گستردگى 
و تنوع انواع مختلف در هر گروه، گستردگى انواع نقش‌مايۀ 
بته‌جقه بالغ بر ده‌ها نمونۀ متنوع مى‌شود. كاربرد نقش‌مايۀ 
بته‌جقه نه‌تنها به‌عنوان نقش تزيينى، بلكه به‌عنوان پايه‌اى در 

شكل‌گيرى برخى نقشه‌ها نيز بوده است.

واژه‌های کلیدی: بته‌جقه، فرش، سرو، ساده، تریکبی.

فاطمه درج‌ور
 دکتری هنرهای تزئینی، کاربردی و دکورراتیو
E-mail: fateme_dorjvar@yahoo.com

9 4 / 3 / 2 تاریخ دریافت مقاله:   
94/ 11/28 تاریخ پذیرش نهایی: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             1 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28
پاییز و زمستان 1394

60

مقدمه
بوته يا بته را كــه در اصطلاح رايج »بته‌جقه« خوانده 
مى‌شود، مى‌توان نمادى از تلفيق هنر و انديشه دانست. 
اين  اين نقش‌مايه دســت‌مايۀ  اگرچه نشانه‌شناســى 
پژوهش نيست، گروهى از نشانه‌شناسان آن را نمادى 
از درخت زندگى يا ســرو مى‌دانند كه دست‌مایۀ يک 
تركيب تازه و نو شده است. وجود مفاهيم جاودانگى، 
جوانى و بى‌مرگى در معناشناســی درخت زندگى و 
نماد »سرو«گونۀ آن شايد در شكل‌گيرى اين نقش‌مايه 
بى‌تأثير نبوده باشــد. اين بته با حفظ هويت و مفهوم 
نمادين خویش توانسته تغییر شكل بدهد و در مناطق 
مختلف دست‌مايۀ توليد آثار هنرى شود. وجود بيش 
از هفتاد نوع متفاوت از نقش‌مايۀ بته به‌خوبى ريشــۀ 
عميق و نمادين اين نقش‌مايه را عيان مى‌سازد. مطالعۀ 
ساختار و شــكل نقوش و روند تحول آن‌ها همواره 
در شناخت مفاهيم نمادين آن‌ها مؤثر بوده است. اين 
پژوهش تلاش دارد تا با نگاهى به پشــتوانۀ مفهومى 

‌نقش »بته‌جقه« انواع آن را بررسى و مطالعه نمايد.

روش پژوهش
تحقيق حاضر با اســتفاده از روش تاريخى و مطالعۀ 
اســنادى انجام شده اســت. جمع‌آورى اطلاعات به 
شــیوۀ كتابخانه‌اى صورت پذيرفته است؛ به اين معنا 
كه تصاوير بته‌جقه از منابع مختلف همچون كتاب‌ها، 
كاتالوگ‌ها، آرشــيو ادارۀ ميراث فرهنگى يا آرشــیو 
الكترونيكــى موزه‌ها و مجموعه‌هــای هنرى جهان 
استخراج شده‌اند. اطلاعات تاريخى مرتبط با اين بته‌ها 
نيز از كتاب‌های مختلف جمع‌آورى گرديده است. در 
ابتدا نظریاتى كه دربارۀ منشأ نقش‌مایۀ بته‌جقه هستند 
مطرح و مورد بحث قــرار گرفته‌اند. در مرحلۀ دوم، 
نقوش مختلف بته‌جقه در ميان دســت‌بافته‌های مراكز 
متعدد، مــورد توجه قرار گرفته اســت. اين تصاوير 
تا حد امــكان جمع‌آورى گردیده‌اند. بر اســاس اين 

تصاوير و برخى منابع موجود نقش بته‌جقه دسته‌بندى 
شده است.

پيشينۀ پژوهش
مطالعات انجام‌شــده بر روى نقش بته‌جقه گسسته و 
بدون ارتباط با گستردگى تاريخی اين نقش زيباست. 
پژوهشگران بسيارى به بررسى اين نقش پرداخته‌اند. 
موضــوع موردبحــث همــواره قدمــت آن و نحوۀ 
پدیدآمدن بوده است. گستردگى كاربرد نقش بته‌جقه 
يكى از دلايلى اســت كه طبقه‌بندى آن را با مشــكل 
مواجه کرده اســت. بااين‌حال، مى‌توان به كتاب‌هاى 
متعــدد فرش و گليم اشــاره نمود كــه در آن‌ها چند 
صفحه‌اى بــه صحبت دربارۀ اين نقش‌مايه اختصاص 

داده شده است.
مقالۀ حاضر تــاش دارد تا با مطالعۀ ویژگ‌یهای 
ســاختارى و نيز شــكل و تزيينات نقــش بته‌جقه به 

معرفى انواع آن بپردازد.

بته‌جقه و پيشينۀ آن
نقش‌مايــۀ بته كه در معروف‌ترين شــكل خود به 
نام »بته‌جقه« خوانده مى‌شــود، يكــى از قديمى‌ترين 
و زيباتريــن طرح‌ها و نقش‌های قالى ايران اســت و 
از روزگار قديم در بســيارى از انواع دســت‌بافته‌ها، 
به‌خصوص در ترمه‌بافى، شال‌بافى، قالى و نيز قلمكار 
متداول بوده اســت. تنوع و كثــرت به‌كارگيرى اين 
نقش‌مايه نه‌تنها ســبب رونق و اعتبار درازمدت نقش 
گردیده، بلكه شــکل نقش‌مایه را نيــز دچار تحول و 

دگرگونى پردامنه نموده است.
در لغت‌نامۀ دهخدا در تعريف واژۀ »بته‌جقه« آمده 

است:
»بته‌جقــه ساخته‌شــده از پر پرندگان اســت كه 
بر بالاى پيشــانى كلاه پادشــاهان ايران اســت و آن 
كوچک‌كردۀ ســرو ســرافكنده است. نشــان ايران و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             2 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28

پاییز و زمستان 1394

61

ايرانيان و حكايت‌كنندۀ راستى و تواضع ايشان است« 
)دهخدا، لغت‌نامه، مدخل ب(. نخســتين‌بار كه نگارۀ 
باســتانى بته‌اى به معناى واقعى جقه مى‌شود و زیور 
كلاه اميران مى‌گردد، در پايان دهۀ ســوم ســدۀ نهم 
هجرى قمرى اســت كه در مجلس نگارگرى مقدمۀ 
شاهنامۀ بايسنقرى اثر مير مصور، دستار كلاه دو تن از 

اميران مزين بدان است )پرهام، ١٣۶۴: 28(.
بته‌جقه اساســاً اصطلاحى است برای نوعى طرح 
تزيينى به شــكل پر مرغ كه به اشكال مختلف بر روى 
آثار دورۀ اســامى ‌و به‌خصوص بر روى پارچه‌های 
ترمه و بعضى از قالي‌ها ديده مى‌شــود. به استناد آثار 
هنرى موجود، از ســابقۀ طولانى برخــوردار بوده و 
به اشــكال گوناگون ديده مى‌شــود و احتمالاً با منشأ 
بــرگ نخل‌هاى تريينــى و پرنده، در طــول تاريخ به 
اشكال گوناگون توسط هنرمندان اجرا شده است. در 
گچ‌بري‌هاى دورۀ ساسانى مى‌توان اشكال ابتدايى اين 
نقش را با منشأ برگ نخلى مشاهده نمود. در آغاز دورۀ 
اسلامى ‌نمونه‌هاى بسيارى به شكل طرح تخم‌مرغى بر 
گچ‌بري‌هاى نيشابور و گچ‌بري‌هاى مسجد 9 گنبد بلخ 
متعلق به قرن دوم و چهارم هجرى مشــاهده مى‌شود 

)رياضی، ١٣٧۵: ٢5-٢6(.
اين طــرح به‌صــورت تزيينى به‌تدريــج از قرن 
چهارم هجرى در هنرهاى ايران مثل معماری و دیگر 
شاخه‌های هنرى مثل منســوجات خودنمايى مى‌كند 
)افروغ، 1388: ٢۵(. در اصل و منشــأ بته‌جقه همواره 
اختلاف‌نظر بوده است و هنرشناسان تعبيرهاى متفاوت 
و غالباً متمایزی دربارۀ ريشه و منشأ آن ارائه داشته‌اند. 
تعبيرهای زيادى كه عبارت‌انــد از: انجير، فلفل، مهر 
بادام، گل‌هاى نخلى خرما و غيره. ولى بايد گفت طرح 
بته متأثر از رســم و باورهاى هر منطقه معنى و تفسير 
مى‌شــود. )هانگلدين، 1٣٧۵: ٣٣(. دكتر جوليان رابى 
معتقد است كه »بال‌هاى مجعد و پیچان جانداران هنر 
ساسانى منشــأ نقش‌مايۀ بته‌اى است« )پرهام، ١٣۶۴: 

٢٢۵(  گروه ديگرى از هنرشناســان بتــه را مظهرى 
از شــعله‌های آتش آتشــكده‌های فــارس، گلابى يا 
مرغى كه سر در ســينه فرو برده است، تعبير كرده‌اند 
)دريايى،1386: ٨٧(. سيســيل ادواردز معتقد اســت 
كه » بته را آتش مقدس زرتشــت، كاج و غيره تشبيه 
كرده‌اند. ولى توضيح آن بسيار ساده‌تر از اين‌هاست و 
مى‌توان آن را در نامى كه ايرانيان به اين طرح داده‌اند، 
جســت‌وجو كرد. آن‌ها اين طــرح را بته مى‌نامند كه 
معناى لغوى آن يک دسته برگ است و شباهت زيادی 

به برگ دندانه‌دار دارد« )ادواردز، 1368: 176(.
در مقابل، سيروس پرهام معتقد است كه هيچ‌يک 
از اين نظريه‌ها درســت نيست. از نظر او تقريباً محقق 
است كه بته در اصل ســرو بوده، سروى كه تارک آن 
از باد خم شــده و برخلاف تصور رايــج، از ايران به 
هند رفته اســت. بته به‌عنوان آرايه‌اى نمادين، ممكن 
نبوده است كه در تمدن‌های پيش از تاريخ يا دوره‌های 
نخستين نشــو و نما كرده باشد. در اين تمدن‌ها همۀ 
جانداران و اشــیای بي‌جان يا اشــكال هندسى، رمز 
و نمــاد باورها و اعتقادات دينى و اســاطيرى بودند؛ 
براى مثال گياهان نشــانۀ رمزى رشد و حاصلخيزى و 
پرندگان نماد ابر و باران بودند. بته به اين صورت نشانۀ 
يک نوع دریافت اساطيرى نيست، زيرا خود نشانه‌اى 
است از يک نماد اساطيرى. به عبارت ديگر، نقش‌مايۀ 
بته‌اى نماد نشــانۀ ديگرى اســت كه همان سرو باشد 
كه رمز زندگى جاويدان و خرمى ‌بى‌پايان اســت. بال 
بته که ميان برخى از جانوران مقدس اســاطيرى دورۀ 
هخامنشى و ساســانى كه عمدتاً ققنوس يا سيمرغ‌اند 
وجــود دارد و هماننــد آن‌ها را در هنر ســكايى نيز 
مى‌توان يافت، ناقض منشأ گياهى نگارۀ بته‌اى نيست؛ 
زيراكه در برخى آثار ساســانى، نقش سرو چنان با بته 
بال يكى شــده كه گويى بال از سرو روييده است. در 
پاره‌اى از آثار، بال بته همچون گل‌بوته‌اى در كار رستن 

و باليدن است )پرهام، 1375: 22(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             3 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28
پاییز و زمستان 1394

62

در اين مرحله، سرو يا به‌صورت ساده‌اى درمى‌آيد 
كه تنها با دو خط منحنى به‌هم‌پيوسته تصوير مى‌شود 
و رفته‌رفتــه تارک آن به يک ســو خميــده مى‌گردد 
و اينجاســت كه نطفۀ بته‌جقه‌اى بســته مى‌شــود، يا 
شاخه‌هايش تبديل به نقش‌ونگارهايى مى‌شود كه جزو 
طبيعت سرو نيست و نقش‌مايه بيش از پيش از صورت 
طبيعــى خــود دور و به يک نگارۀ زينتــى نزدي‌كتر 

مى‌گردد )پرهام، 1364: 208(.
فراموش نشــود كه در دورۀ اســامى نیز ســرو 
مفاهيــم رمزى خويــش را هنــوز در قالب تجريدى 
يدک مى‌كشــد. در اين مرحله، تطور ســرو بيشتر در 
ســفالينه‌های سده‌های ســوم هجرى در رى، گرگان، 
كاشــان و نيشابور مشهود اســت )ژوله، ١٣٨١: ۴۶(. 
كهن‌ترين نمونۀ ســرو خميده از باد مربوط به ســدۀ 
پنجم هجرى است كه بر روى آبخورى‌ای از نیشابور 

حكاكى شده است )تصوير ١(.  
مرحلۀ بعدى سرو خميده كه همان بته‌جقه‌اى ساده 
باشد، سفالينه‌هاى دهۀ سوم و چهارم هجرى را مزين 
ساخت؛ مانند كاسۀ لعابدارى كه نقش بته را در حالت 
كاملًا ساده‌اى نشان مى‌دهد )تصوير ٢(. از سدۀ ششم 
به بعد است كه نگاره‌های سرو )بته و سرو( منقش از 
صورت‌های نخستين بيرون مى‌آيد و بته‌جقه‌اى شكل 

كامل و نهايى خود را می‌یابد )پرهام، 1٣۶۴: 208(.

درخت ســرو از جمله نگاره‌هاى بســيار رايج و 
تكرارى اســت كه از قديمى‌ترين نشــانه‌های آن در 
قالــب آيينى، مى‌توان به كاربرد آن در تخت‌جمشــيد 
اشاره نمود. اين نقش با آيين زرتشتى و سنن باستانى 
ايران همبســتگى خاصى دارد. درخت سرو نشانه‌اى 
از جاودانگى روح و زندگى دائم اســت. درخت سرو 
درعين‌حال مظهرى است از جنبۀ مثبت و مفرح روح و 
زندگى مذهبى )احمدى‌پيام، ١٣٨٨: ٢۵(. اين درخت 
در جايگاه درخت زندگى ظاهر مى‌شود، یعنى در نقش 
نماد درخت كيهانى و ارزش‌هاى كيهانى. نماد حيات 
و تجديد حيات، نماد سه جهان، نماد بى‌مرگى و نماد 

مركز - جهان است )رياضى، 1375: ۶٧(.
»سير تحول سرو به بته فرايندى پرپيچ‌وخم است و 
دست‌كم به سه مرحله قابل تفكيک است. مرحلۀ اول 
منزلت خاص ســرو به‌عنوان درخت مقدس و مظهر 
رمزى مذهبى و نشــانه‌اى از خرمى، هميشه‌بهارى و 
مردانگى اســت كه به‌صورت طبيعى ظاهر مى‌شود و 
حالــت تزيينى دارد. در اين مرحله، درخت ســرو در 
هيئــت اصلى خــود ظاهر مى‌شــود و حالت زيور و 
تزيينى دارد. مرحلۀ دوم هم‌زمان با نفوذ تمدن اسلامى 
‌و به‌تبع آن جداشدن سرو از ريشه‌هاى باستانى است. 
در اين زمان ســرو به نگاره‌هــای تزيينى و تجريدى 

تبديل مى‌شود« )ژوله، ١٣٨١: ٢٧(.

تصویر 1. نقش سادۀ بته بر روی یک ظرف سفالی از نیشابور 
)منبع: نگارنده( 

تصویر 2. نمونه‌های پیشرفته‌تر از بته‌جقه بر روی کاسۀ سفالی اراک، سدۀ 
چهارم هجری )منبع: نگارنده(

 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             4 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28

پاییز و زمستان 1394

63

آنچه محقق اســت، پس از قرن پنجم هجرى در 
ســفالگرى كاشان، گرگان، ســاوه، نيشابور و رى اين 
نقش‌مايه رواج يافته و از اوايل قرن ششــم تقريباً هيچ 
ســفالينه‌اى از كاشان بيرون نيامده كه از اين نقش تهى 

باشد )پرهام، ١٣۶۴: ٢٢(.
مرحلۀ ســوم تطور نقش ســرو به بتــه كه اوج 
درخشش اين نگاره مى‌باشد، در دوران زنديه و قاجار 

است كه به مرحلۀ كمال مى‌رسد )ژوله، ١٣٨١: ۴٩(.
»بعضى زمينۀ بته‌جقه را از گياهى هندی دانسته‌اند. 
گمان مــ‌یرود كه اين نگاره از شــكل گياهى هندى 
مشــتق شده اســت و با مختصر تغييراتى كه از اواخر 
ســدۀ دوازدهم يافته، به شكل مشخص كنونى درآمده 

است« )فريه، ١٣٧۴: ١٣۵(.
فرش‌شناســانى كه منشــأ نگارۀ بته‌جقه‌اى را در 
ســرزمين هند مى‌جوينــد، به گياه بوتيــاى هندى و 
شباهت لفظى نام اين گياه به واژه‌های بوته و بته استناد 
مى‌كننــد؛ حال‌آنكه »بوتيا« يا »بوتيــه« در هيچی‌ک از 
اجزاى خود شــباهتى به نقش‌مايه‌های گوناگون بته‌اى 
ندارد. اين گيــاه تيرۀ پروانه‌واران دو گونۀ بالارونده و 
درختى بيشتر ندارد و نزديک زمين نمى‌رويد كه بوته 

خوانده شود )پرهام، ١٣۶۴: ٣٣۶(.
نقش‌مايــۀ بته بيشــتر در شــال‌های ترمۀ هندى 
دیده شده اســت. تصور رايج بر آن است كه با ورود 
شــال‌های كشميرى به ايران نقش بته‌جقه نيز در ايران 
متداول گرديد. صرف‌نظر از نقش‌مايه‌های شال ترمه، 
اصالت هنــدى اين صنعت نيز محــل ترديد و تأمل 
است. »پشــمينه‌بافى هند داراى اصل و منشأ خارجى 
اســت كه در روزگار ســلطان زين‌العابدين و از سدۀ 
نهم هجرى رواج يافته اســت« )دميجه، ١٣۵۶: ٢٧(. 
»تاریخ‌نويس و جغرافى‌نگار پارســى‌نويس كشميرى، 
پيرغلامحســين كهويها نيز زمان اشاعۀ اين صنعت و 
حرفه را اواخر ســدۀ هشتم هجرى و بانى آن را سيد 
على همدانى، عارف مشهور قرن هشتم مى‌داند كه به 

آن ديار مهاجرت كرده بود« )كار، 1954: 49(.
در رابطــه با ايــن موضوع، يكــى از پژوهندگان 
كشــميرى به نام محمداســحاق‌خان نــكات درخور 
توجهى را بيان كرده اســت. وى در رسالۀ خود راجع 
به نفوذ ايران در كشــمير عهد ســاطين )1995م: ٧٢ 
هجرى( چنين مى‌گويد: صنعت شــال‌بافی كشــمير 
هنگامى ‌شكل گرفت كه بافندگان ايرانى در قرن هشتم 
هجری به كشمير آمدند. وي به نقل از محقق هندى ـ 
انگليســى، »جان ايروين« مى‌افزايد كه مهاجران ايرانى 
نه‌تنها نقش‌ها و طرح‌های تازه‌اى به شــال كشــميرى 
ارزانى داشــتند، بلكه شال‌بافان كشمير را با اسلوب و 
فنونى آشــنا ساختند كه در دست‌بافت‌های هند سابقه 
نداشــت. محمداســحاق‌خان تأكيد مى‌كنــد كه تأثير 
طرح‌ها و نقش‌مايه‌هاى ايرانى، محدود به شــال‌بافى 
نبود و صنعت ابريشــم‌بافى كشــمير نيز زمانى رونق 
گرفت كه سلطان زين‌العابدين، نامدارترين فرمانرواى 
مسلمان كشمير )820ـ٨٧٢ هجرى( طرح‌های تزيينى 

را از ايران به كشمير آورد )پرهام، ١٣6۴: ٢٢۶(.

انواع نقش‌مايۀ بته
از قــرن دوازده بــه بعد بــه لحاظ گســترش روابط 
تجــاری و اعمالِ‌نظر تجار، اين نقــش به‌عنوان يك 
نگارۀ تزیينى در زينت‌بخشيدن به فرش‌ها زياد به كار 
رفت؛ به‌نحوى‌كه امروز انــواع گوناگون آن را تحت 
عناوين مختلف، مانند بته میرى، بته بادامى‌، بته‌جقه‌اى 
و بته ترمه‌اى تحت عنوان قطيفه‌اى، برگردان، دوسر، 
تاجدار، قلمكار، جوانه‌اى و ديگر انواع، نظير بته‌جقۀ 
ساده، سرمرغى، بته شــالى، بته خنجرى، بته گل‌دار، 
خوشــه‌اى، قبادخانى، محرمات بتــه‌اى، بته چپ و 
راست، قهر و آشــتى، پسر و دختر، هشت‌گلى، شاخ 

گوزنى، بته بادامى مي‌بينيم )يساولى، ١٣١:١٣70(.
گروهــى بتــه را بر اســاس محــل به‌كارگيرى 
تقسيم‌بندى كرده‌اند. از آن ميان مى‌توان به بته قشقايى، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             5 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28
پاییز و زمستان 1394

64

كردستان هم مشهور است.
۶. كج‌به: بته‌جقه‌های جفت كه از پایه به هم نزدیک 
و از ســر از هم دور و به طور كج قرار گرفته باشــند. 
اين نوع بته را دوقلو هم ناميده‌اند و صفت مضاف كج 

بر‌اى تميز بين بتۀ گیاه و طرح آن است.
7. بته‌جقۀ برگى: نگارۀ بته‌جقه كه در شكل گلى خود 

شبيه برگ ريز باشد، به بته بادامى‌ هم مشهور است.
8. بته كشميرى: در قالى‌بافى به نام بتۀ مادر و بچه 
معروف‌اند. بته‌جقه‌اى كه مانند دو بتۀ کوچک و بزرگ 
كنار هم نقش شــود، به‌صورتى‌كه بتۀ کوچک از كنار 
»بتۀ بزرگ« سر درآورده باشد. نگاره‌های بته كشميرى 
را در طرح‌های قالى و شــال به طــور معمول جدا از 
هــم، يا در كنار هم به‌صورت درهم يا منظم در رديف 
اريب و يک‌طرفه نقش مى‌كنند و بين بته‌ها را با نقش 

شكوفه‌ها آرايش مى‌دهند )جدول1: طرح ۴(.
9. بته‌جقۀ شاهى: بته‌جقه‌اى كه مانند برگ‌های پهن 

دندانه‌دار است.
10. بته گلابى: آن را شبيه گلابى مى‌دانند و بزرگ 

است )جدول شماره1: طرح 5(.
11. بته شال: بته‌اى كه نگارۀ آن تقريباً مانند مثلث است.
12. بته قبادخانى: بته‌اى كه برخلاف بته‌های دیگر، 
كمى چاق‌تر اســت. به‌علاوه خطــوط آن به‌صورت 
نقطه‌چين ناپيوسته اســت و بيشتر در فرش عشايرى 

فارس دیده مى‌شود.
13. بته شــاخ گوزن: در اين طــرح، تنها ويژگى 
نگاره به لحاظ ســاقه‌هايى است كه به‌صورت خطوط 
خميده و شــاخه‌های همچون شاخ گوزن از لابه‌لاى 

بته‌ها عبور مى‌كند )جدول شماره1: طرح ۶(.
14. بتــه بولوردى: تركيبى از خط‌های راســت و 
كمانى كه نگاره‌اى مانند يک لوزى در ميان و دو لوزى 
در كنارش به وجود آورده اســت كه در ميان پيكره‌اى 
جا دارد كه دركل نقشى همچون بته مى‌نمايد )جدول 

شماره1: طرح ٧(.

بته مغان، بته صفه اشــاره نمود. گروهى ديگر بته را بر 
اســاس مفاهيم نمادين آن‌ها طبقه‌بندى كرده‌اند، مانند 
بته قهر و آشتى، بته درخت زندگى، بته مادر بچه. دیگر 
فرش‌شناسان آن را به سبب اندازه و جاى‌گرفتن آن در 
كل طرح تقسيم‌بندى كرده‌اند، مانند بته جوجه‌اى، و به 
لحاظ آن كه از منطقۀ مال‌مير اراک اســت، به نام »بته 

مير« معروف است )خليلى، بى‌تا: 9(.
بااين‌حال معروف‌ترين انواع بته عبارت‌اند از:

١. بته‌جقه: خط‌های نگارۀ بته‌جقه بيشــتر كمانى 
است و گاهى نيز با خط‌های راست و خط پيرامون آن 
با خط مانند حاشيه رسم مى‌شود. دم بته بيشتر به نگارۀ 
اسليمى ‌برگى متناسب با طرح اصلى م‌یپيوندد )جدول 

شماره1: طرح ١(.
٢. بته مير: بته‌های ريز و كوچكى هســتند كه در 
قال‌یهاى سرابند و مال‌مير اراک بافته مى‌شوند و به نام 
»مير سرابند« یا »قالى مير« مشهورند و غالباً در مساجد 
و تكاياى ايران مشــاهده مى‌شــوند )جدول شماره1: 

طرح ٢(.
٣. بته خرقه‌اى: بتۀ درشــت همانند شكل درخت 
كاج يا ميوۀ آن است. به دليل آنكه بيشتر در لباده نقش 
داشــته است، عنوان خرقه‌اى گرفته است. برای تزیين 
درون آن، شاخه‌هاي پرگل ريز به كار مى‌برند. از لحاظ 
شــكل و ظاهر، اين بته با بته ميرى و ترمه‌اى هم‌شكل 
است. حوزۀ توليد آن كرمان، راور، قم و كاشان است.

۴. بته ترمــه: نقش اين بته نيز همانند تصوير كاج 
اســت، ولى در قياس با بته خرقه‌اى از گونۀ متوســط 
آن به شــمار مى‌رود. اين نقش در شــال‌بافى بســيار 
استفاده مى‌شد و به همین دليل به نام »بته شالى« يا »بته 
ترمه‌اى« مشــهور بود )عرب‌نژاد،1381: 46( )جدول 

شماره1:طرح ٣(.
5. بته هشــت‌گلى: بته‌جقه‌اى كه در همدان به كار 
مى‌رود، به بته هشــت‌گلى معروف است و از هشت 
بته به شــكل دایره تشكيل مى‌شود. درعين‌حال به بتۀ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             6 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28

پاییز و زمستان 1394

65

15. بته تاكى: از نگاره‌هــای قالي‌بافى »بولوردى« 
و همچنين ايل قشــقايى و برخی ديگر از كانون‌های 
بافندگى جنوب ايران اســت. اين نقــش دركل مانند 
داربست درخت انگور، آلاچيق پرگل و درختان پیچان 

است )جدول شماره1: طرح 8(.
١۶. بتــه عقابى: چــون عقــاب در مرحله‌اى از 
دگرديسى نمادى - اساطيرى، خود از نمودهاى زندگى 
جاويدان بوده اســت، يكى‌شــدنش با مظهر »خرمى 
جاويدان«، سرو، ممكن اســت رمز درهم‌آمیختن دو 
نماد ســتوده و مقدس باشد. اگر چنين باشد، مى‌توان 
انگاشــت كه عقاب به‌ســان زندگى بي‌مرگ و سرو 
به‌سان خرمی ب‌یخزان، هستی خویش را در نقش‌مايۀ 

»بته عقابى« دوام داده‌اند.
شكل و ‌اندازۀ تارک بته، همه‌جاى ايران بته‌جقه‌اى 

اســت. کوچک‌ترين نگارۀ بته‌ای، بتــه جوجه‌ای )بته 
مير( نام دارد. از انــواع بته‌های بزرگ‌تر از بته‌جقه‌‌اى، 
نقش‌مايه‌هاى بته قبادخانى يا قبادى، بته فتحعلي‌شاهى 
در كردستان، بته بادمجانى و تک‌بته در غياث‌آباد اراك 
)ســاروق( و بتــه عقابى يا لانه‌اى و بتــه مادر و بچه 

رايج‌ترند )پرهام، 1364: 36(.
بــر روى متن فرش، بته را به شــيوه‌های مختلفى 
به كار مى‌گيرنــد. قالي‌هايى با طــرح بته‌جقه، لچک 
و ترنــج ندارنــد. بته‌جقه‌هــا يک‌انــدازه، همرنگ و 
به‌صورت رديف‌های منظم و موازى در سراســر متن 
بافته مى‌شوند. نقش بته‌اى نيز مانند نقش ماهى درهم 
در ابتدا يک طرح سرتاســرى بوده و بدون اســتفاده 
از ترنــج و لچک با قــراردادن بته‌هــا در رديف‌های 
افقى يا مايل موازى بافته مى‌شــده اســت. ازآنجاكه 

جدول 1. انواع طرح‌های بته‌جقۀ به‌کاررفته در فرش

)منبع: نگارنده(

شماره
 طرح

15

26

37

48

شماره
 طرح

اسم 
طرح

بته‌جقۀ 
ساده

بته 
گلابی

بته 
میری

بته‌های 
شاخ‌دار

بته ترمه
بته 

بولوردی 

بته 
بته تاکیکشمیری

اسم 
طرح تصویرتصویر

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             7 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28
پاییز و زمستان 1394

66

بافندگان همواره در پــی تنوع طراحى بوده و گريزان 
از طرح‌های يكنواخت و يکدســت، در آغاز به‌وسيلۀ 
يكنواختى ملال‌آور رديف‌های  حاشيه‌های چشمگير، 
همســان و همرنگ بته قبادخانــى را كاهش مى‌دهند. 
پس از چندى، شگرد رنگ‌آميزى متنوع بته‌ها با روش 
قراردادن نقش‌مايۀ تكرارى در رديف‌های مايل تلفيق 
گرديد و اين ســرآغاز عصر طلايــى نقش بته‌اى بود. 
از اواخر قرن ســيزدهم، ‌اندک‌اندک لچک‌های بسيار 
کوچک با احتياط تمام به ميان آمد. با رشــد تدريجى 
لچ‌كهــا، رفته‌رفته ترنج هم جــاى خود را باز كرد و 
این آغاز انحطاط بــود. به‌كارگیری لچک‌ها به حدى 
گســترش يافت كه نقوش بتــه‌اى به‌صورت نگاره‌اى 
فرعى و تجملى بر جاى ماندند )پرهام، 1375: 227(. 
برخی از نقشــه‌ها كه شكل کلى قرارگيرى بته در متن 
قالى را نمايش مى‌دهند، بــه نام‌هاى خاصى معروف 
شده‌اند كه از آن جمله مى‌توان به انواع زير اشاره نمود:

١. نقشۀ بته‌ای: نقشه‌اى كه آن را از طرح‌های فرعى 
شاه‌عباسى به شمار مى‌آورند. در اين طرح، نگاره‌های 
بته جاى ويژه‌اى دارد. بته‌ها را در صورت‌های معمول 
در تركيب با شاخ‌وبرگ‌هاى بي‌جان و اسليمى ‌و ديگر 
نگاره‌های شاه‌عباسی نقش مى‌كنند. طرحى كه با تكيه 
به گونه‌های بته نقشــه‌بندى شده باشــد، به نام آن بته 

خوانده مى‌شود.
٢. بته لچک‌ترنج: نقشه‌اى پركار و معمول در كرمان 
است؛ تركيبى از نقش‌ونگار بته‌جقه‌ها، لچک و ترنج، 
قاب اســليمى ‌و ختايى، برگ و گل‌هاى شاه‌عباسى و 
گل‌هاى تركيب‌شده از نگارۀ بته. به اين‌گونه نقشه‌بندى 
سبک كرمانى طرح بته »لچک‌ترنج« نيز مى‌گویند كه از 
هنر ســنتى بته‌دوزى كرمان كه بر اساس پته است، اثر 
گرفته اســت. نمونه‌هايى از آن را مى‌توان در قالي‌هاى 

قشقايى نيز مشاهده نمود )تصویر3(.

تصویر 3. انواع طرح‌های قشقایی )منبع: نگارنده(

انواع بتۀ لچک‌ترنج، طرح‌های قشقاىي

تصویر 4. انواع بته‌های چندقلو )منبع: نگارنده( 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             8 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28

پاییز و زمستان 1394

67

3. بته با زمينۀ الوان: طرح بته كه در آن زمينۀ يكى 
يا رديفى به‌صورت خطوط موازى از نگاره‌ها به رنگى 
ويژه باشد. اين‌گونه نقشه از جمله طرح‌هاى محرمات 
به شــمار مى‌رود و در خطوط موازى در جهت طول 

فرش قرار دارد.
۴. هشت‌بته: طرحى بر اســاس تكرار نگاره‌های 
هشــت‌بته يا بته كردســتانى. به اين نقشه طرح بته‌اى 
كردســتانى نيز مى‌گويند. از هشت بتۀ ريز )بادامى( به 
شــكل يک دايره تشكيل مى‌شــود كه در سراسر متن 

تكرار شده است.
5. بته‌های دوقلو: دو بته كه از پايه به هم چسبيده‌اند 
و بيشــتر در حاشــيۀ قالى‌ها دیده مى‌شوند. در برخى 
موارد تعداد بته بيشــتر شده و در گوشه‌های فرش به 

كار رفته‌اند، مانند بته‌های سه‌قلو )تصویر4(.
۶. بته‌هاى سرهم‌ سوار: در اين طرح يكى از بته‌ها 
در بخشــى از پيكر خود به‌گونــه‌اى بر روى بتۀ ديگر 
نقش شــده است كه به نظر مى‌رسد هر دو دارای يک 

پایه هستند.
7. بته‌های مــادر و بچه: نقش دو بته، یكى بزرگ 
و دیگرى کوچک كه بتۀ کوچک ســر از درون یا كنار 
بتۀ بزرگ درمى‌آورد و ســر آن‌ها در يک جهت است. 
اســاس طرح بته‌هاى مادر بچه، همين نگاره‌هاســت 

)تصویر 5(.

8. بتۀ مــادر بچه‌هاى دوقلو: در اين نقش يک بتۀ 
بزرگ دیده مى‌شــود و دو بتۀ کوچک و چسبيده‌به‌هم 

همچون دو كودک دوقلو و بتۀ بزرگ، بتۀ مادر، محيط 
بر دوقلو‌ها سر به در آورده است.

پراكندگى نقش بته در نقاط مختلف
در ســرابند بيشتر فرش‌ها با طرح بته‌اى بافته مى‌شود 
كه همان بته مير اســت و در ســنندج و قاينات بافتن 
طــرح بته خرقه‌اى رواج فراوان دارد. در منطقۀ غرب 
كشــور نيز نقش بته رايج اســت. در بيجار این نقش 
به‌صــورت نگاره‌ای فرعى بر گدار نقوش اصلى دیده 
مى‌شــود. در زنجان نیز با برخورداری و الهام از نقش 
بتۀ بيجار آن را با حالتی درشــت و زمخت اســتفاده 
مى‌كنند. فراهان، ملاير و ســاروق نيــز به فراوانى از 
نقش بته بهــره م‌یبرند. در همدان نيــز اين نقش را 
به‌صورت يک طرح ثانــوى با تدابير خاص منطقه‌اى 
مى‌بافند. نقش بته به‌صورت ساده و خطوط نقطه‌چين 
یا گل‌دار تحت عنوان قبادخانى، خاص عشاير جنوب 
و به‌خصوص فارس است كه همراه با نقوش ستاره‌اى 
و رنگ‌هــای دلپذیر به‌صورت سرتاســرى بافته‌های 

منطقه را زینت مى‌بخشد.
٩. بته قهر و آشتي به دو صورت است:

الف. در متن قالى به يك رديف سربته‌ها در جهت 
يكديگر و به ســمت عرضي فرش تكرار مي‌شــود و 
رديف بعــدي در جهت مخالف و بــه همين ترتيب 
تمامي متن فرش ي‌كدرميان ســر بته‌هاي مخالف هم 

را مي‌پوشاند.
ب. يــك نقش‌مايۀ بته مانند مــادر و بچه به طور 
متداخل ترسيم مي‌شود كه سربتۀ کوچک‌تر )بتۀ بچه( 

مخالف سربتۀ بزرگ‌تر )مادر( مي‌باشد.
اين نقش‌مايه در ميان دســت‌بافت‌هاى عشــایر 
قشــقايى از اهميت بالایى برخوردار اســت. عشاير 
بختيــارى نقش بتــه را به صورت‌هــای گوناگون در 
قالى‌های خشــتى خود به كار مى‌برنــد. در توليدات 
عشاير شاهسون اردبيل نيز نقش بته را به صورتى شبيه 

تصویر 5. بته‌های مادر و بچه )منبع: نگارنده( 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             9 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28
پاییز و زمستان 1394

68

به نقش گل فرنگ در ريختى هندسى و رنگ‌های قرمز 
لاكى و روشن مى‌بينيم. عشایر افشار اين نقش را در دو 
حالت هندسى و گردان، جهت پركردن زمينۀ قاليچه به 
كار مى‌برند. خراسان نيز از اين نقش سود جسته است 
و در بافت‌هاى قم نيز به ســبک بتۀ خراسان اين نقش 

فراوان به كار مى‌رود )يساولى، ١٣70: 104(.

تحليل نقش‌مايه
صرف‌نظر از اصل و منشــأ پيدايــش نقش »بته‌جقه« 
بايســتى توجه داشــت كه اين نقش‌مايــه از تنوع و 
گستردگى قابل‌ملاحظه‌اى برخوردار است. محبوبيت 
نقش‌مايــه در ميان بافنــدگان نقاط مختلــف ايران 
حيرت‌انگيز است و بايستى علت آن را در ويژگي‌هاى 

بصرى ـ هنرى نقش‌مايه دنبال نمود.
سادگى طرح و قابلت تغيير شكل آن در قالب‌های 
مختلف را بايســتى عمده‌ترين دلايــل محبوبيت آن 
دانســت. نقش‌مايۀ بته‌جقه از شكل انتزاعى و معروف 
آن كه به اشــک نيز شــبیه اســت و گاهى بادامى‌ نيز 
خوانده مى‌شــود )جدول 1: طرح ١(، تا شــكل‌های 
هندسى پیچيده تغيير شكل مى‌دهد و حتى در قالي‌هاى 
منطقۀ »تازه‌آباد« شكلى كاملًا انتزاعى به خود مى‌گيرد 

)تصویر10:ح(.

تنوع و كثرت انواع نقش‌مايــۀ بته‌جقه اگرچه در 
نگاه اول بعید به نظر مى‌رســد، اين تنــوع در نتيجۀ 
تغييراتى كه بافندگان در زمان بافت بر روش نقش‌مايه 
انجام داده‌اند، حاصل شده است. بافندگان در راستاى 
هماهنگى نقش‌مايه با ســاير طرح‌های متداول در آن 

منطقه تغييراتى را در نقش‌مايه ايجاد نموده‌اند.

نقــش بته‌جقه را مى‌توان به دو صورت ســاده و 
تركيبى مشــاهده نمود. بته‌جقۀ ساده، نقشى است كه 
يک بته‌جقه در آن به كار رفته است، اما در بته‌جقه‌های 

تركيبى دو یا تعداد بيشترى بته‌جقه به كار رفته است.
در برخی از بته‌جقه‌های ســاده اجــزای ديگرى 
به نقش بته اضافه شــده اســت؛ نقوشى مانند خطوط 
جناقــى، نقطه‌های تزيينى، خطــوط پرمانند و نقوش 
ديگرى كه در بخش داخلى نقش بته يعنى شكم آن به 
كار رفته‌اند. بعضى از نمونه‌ها مانند بته‌های بولوردى به 
سمت انتزاعى‌شدن پیش رفته و بيش از پيش هندسى 
شــده‌اند. در اين بته‌ها اشــكال هندسى ‌مانند لوزى و 

تصویر 6. انواع بته‌های ساده )منبع: نگارنده( 

تصویر 7. انواع بته‌های ساده با افزوده‌های سادۀ هندسی در داخل آن‌ها 
)منبع: نگارنده( 

تصویر 8. افزوده‌شدن نقش بته‌جقه به نقوش دیگر )منبع: نگارنده(

نقش بته در ترکیب نقش بته در ترکیب با نقش پرنده
با ستارۀ هشت‌پر

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            10 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28

پاییز و زمستان 1394

69

مربع يا تا‌كهای هندســى به نقش بته افزوده شده‌اند 
)تصویر8 (. بته‌جقه‌های تركيبى معمولاً از تركيب دو، 
سه يا چهار بته‌جقه تشــكيل شده‌اند. بیشتر تركيب‌ها 
را م‌یتوان در دست‌بافته‌های قشــقايى و بولوردى و 
شال‌های كرمانى مشاهده نمود. بته‌های تركيبى اشكال 
متنوعى دارند: دو يا سه بته كه از پايه به يكديگر متصل 
شــده‌اند يا از پهلو به يكديگر اتصال يافته‌اند؛ بته‌هايى 
كه در شكم يک بتۀ مركزى به كار رفته‌اند )تصویر9(؛ 
تركيب بته‌هايى به اشكال مختلف كه معروف‌ترين آن‌ها 
بته‌های شاخ‌دار اســت )جدول3(؛ بته‌های لچک‌ترنج 
را نيز بايســتى از انواع بته‌های تركيبى به شمار آورد. 
در بته‌های لچک‌ترنج، نقش بته‌جقه در گوشه‌ها يا در 

محل قرارگيرى تاج ترنج افزوده شده است )تصویر3(؛ 
چون اعتقادهای متفاوت و برداشــت‌های سمبليک در 
معناشناسى نقش بته‌جقه همچون انتساب آن به شكل 
»درخت ســرو« يا نقش »مادر و بچه« ســبب گرديده 
تا نقش‌مايــه بتواند جايگاه خــود را به‌عنوان يكى از 
نقــوش مهم در دســت‌بافته‌ها تثبيت نمايد. مقایســۀ 
دســت‌بافته‌هاى متعدد نشــان مى‌دهد كه بافندگان از 
ايــن نقش، هم در متن اصلــى فرش يا گليم و هم در 
حاشيه‌ها بهره جســته‌اند، به‌ويژه در گليم كردستان و 
سنه )سنندج( بتۀ درشت زاويه‌دار سركج كه به نام بتۀ 

فتحعلى‌شاهى معروف است.

تصویر 9. انواع نقش بته با افزوده‌های طبيعى در داخل آن‌ها )منبع: نگارنده(

تصویر10. انواع بته‌های ساده با افزوده‌های متنوع در داخل و خارج نقش‌مايۀ اصلى )منبع: نگارنده(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            11 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28
پاییز و زمستان 1394

70

جدول 2. انواع طرح‌های بته ترکمن

جدول 3. انواع نقش تريكبى بته‌جقه

)منبع: نگارنده(

)منبع: نگارنده(

شماره
 طرح

16

27

38

4

5

9

شماره
 طرح

اسم 
طرح

جودور 
بادام)جودانه(

جودور 
)جودانه(

جودور 
)جودانه(

بته

بته

بته قرقیز )بته(

قرقیز )بته(

اسم 
طرح تصویرتصویر

شماره

1

2

3

4

توضیح

نقوش تريكبى بته كه در كنار يكديگر به شكل درخت يا شاخه‌های 
آن به كار رفته‌اند.

بته‌های سه‌قلو )شاخ‌ىشكل يا شاخ گوزنى( و ترکیبی
در برخى نقاط، بته‌های تريكبى كه در آن‌ها يک يا چند بته در داخل 

شكم بته قرار گرفته‌اند، به بته‌های مادر و بچه معروف شده‌اند.

تريكب نقوش بته باهم يا در تريكب با ساير نقوش

نقش بته‌های دوقلو در حاشيۀ دست‌بافته‌ها

تصویر

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            12 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی

انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28

پاییز و زمستان 1394

71

نتيجه‌گیرى
نقش بته‌جقــه همچنان كه ذکر شــد، از نقوش كهن 
به شــمار مى‌رود. تاريخ و چگونگــى به‌وجودآمدن 
ايــن نقش، در هاله‌اى از ابهام قــرار دارد. نظريه‌های 
متعددى در اين رابطــه وجود دارد كه برخى از آن‌ها 
در اساس نقش بته‌جقه را نقشى مى‌دانند كه از خارج 
از ايران و به‌همراه ورود شــال‌های كشميرى به ايران 
وارد هنر ايران شــده است. در مقابل، برخى دیگر از 
پژوهشگران اين نقش را دارای اصالتى كهن دانسته و 
تولد آن را به نقوشى همچون نقش »درخت زندگى« 
يــا »بال‌هاى مجعد و پيچان جانداران هنر ساســانى« 

منتسب مى‌نمايند.
نقش بته‌جقــه در ميان بافنــدگان ايرانى جايگاه 
ارزشــمندى دارد. تقريباً در اغلب نقاط ايران بافندگان 
فرش و گليم از اين نقش‌مایه بهره گرفته‌اند. درحقيقت، 
ميــزان مقبوليت نقش‌مایه به حدى اســت كه هم در 
ميــان تزیينات فرش و هم نقــوش گليم و حتى انواع 

سوزن‌دوزى و پارچه‌بافى به كار گرفته شده است.
بر اســاس برخى گزارش‌ها بيــش از هفتاد نوع 
مختلف اين نقش‌مایه در نقــاط مختلف ايران وجود 
دارد؛ اما اغلب محققان تقريباً به بيست نوعِ شناخته‌شدۀ 
اين نقش‌مايه اشاره نموده‌اند. نقش بته‌جقه، هم به‌عنوان 
تزيين و هم به‌عنوان پايه‌اى براى ترتیب‌دادن يک نقشه 
در متن فرش به كار گرفته شده است كه مى‌توان به نهُ 

نمونه نقشۀ شناخته‌شده اشاره نمود.
بيشــترین كاربرد نقش بته‌جقه در دست‌بافته‌های 
قشــقايى و بولوردى مشــاهده شده اســت. در اين 
دســت‌بافته‌ها نقش‌مايه به‌شــدت انتزاعى شده و به 
ســمت هندسى‌شدن پيش رفته اســت. در ميان ساير 
مناطقى كه به نقش‌مايۀ بته‌جقه توجه دارند، مى‌توان به 
قالي‌هاى قم، كاشان، كرمان، فارس، كردستان و اراک 
اشاره نمود. در تركمن نمادهاى مبهمى ‌از بته مشاهده 

مى‌شود.

 فهرست منابع
-  احمد‌یپیام، رضوان )ارديبهشت ١٣٨٨(، ريشه‌يابى نقوش مشترک در قالى‌های ايران و هندوستان، كتاب ماه هنر، شمارۀ ١٢٨.

-  ادواردز، سيسيل )١٣۶٨(، قالى ايران، ترجمۀ مهين‌دخت صبا، اميركبير، تهران.
-  افروغ، محمد )ارديبهشت 1388(، نگاهى به درخت سرو و هويت نگارۀ بته‌جقه، كتاب ماه هنر، شمارۀ 128.

پايان‌نامه
-  پرهام، سيروس )١٣۶۴(، دست‌بافته‌های عشایرى و روستايى فارس، سروش، تهران.

-  پرهام، سيروس )1375(، شاهكارهاى فرش‌بافى فارس، سروش، تهران.
-  خليلى، محمد )بى‌تا(، بته در فرش‌های عشایرى و روستايى، مجلۀ ترنج، تهران.

-  دريايى، نازيلا )1386(، اولين سمينار مركز تحقيقات فرش دست‌باف تهران، تهران.
-  دميجه، جسلين )١٣٥٦(، كاتالوگ نمایشگاه و ترمه‌های سلطنتى ايران و كشمير، تهران.

-  دهخدا، عل‌یاکبر، ب‌یتا، لغتنامه، چاپخانۀ مجلس، مدخل ب.
-  رياضی، محمدرضا )١٣٧٥(، فرهنگ مصور اصطلاحات هنر ايران، دانشگاه الزهرا، تهران.

-  ژوله، تورج )1381(، پژوهشى در فرش ايران، يساولى، تهران.
-  عرب‌نژاد، زهرا )1381(، بررســى مردم‌شناختى طرح‌ها و نقشه‌های قالى كرمان، پایان‌نامه جهت اخذ درجۀ كارشناسى ارشد، دانشگاه 

آزاد اسلامى‌، واحد تهران مركز، تهران.
-  فريه، ردبليو )1374(، هنر‌های ايران، ترجمۀ پروين مرزبان، نشر و پژوهش فرزان‌روز، تهران.

-  كار، سريتا )1954(، تاريخ حسن، جلد اول در بيان جغرافيای كشمير، بى‌جا.
-  هانگلدين، آرس )1375(، قال‌یهای ايرانى، ترجمۀ اصغر كريمى، يساولى، تهران.

-  يساولی، جواد )1370(، مقدمه‌اى بر شناخت قالی ايران، فرهنگسرا، تهران.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            13 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html


دوفصلنامه
علمی - پژوهشی
انجمن علمی
فرش ایران
شماره 28
پاییز و زمستان 1394

72

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

00
82

73
8.

13
94

.1
1.

28
.4

.2
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 g
ol

ja
am

.ic
sa

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.20082738.1394.11.28.4.2
https://goljaam.icsa.ir/article-1-236-fa.html
http://www.tcpdf.org

